ATHENEE

EEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEE

SCHOLE Guides du patrimoine sacré

BIENVENUE !




2025-2026

Ulnstitut de Formation Humaine et Chrétienne,

powr tous bes ach

10Ut persont

Scholé OIKOS*
Guides Patrimoine

Cours 1 - Introduction et lconographie

24 nov. 2025

Atelier de conservation - restauration du patrimoine

1"et 8 déc.2025

Cours 2 - Le Moyen Age et [a Renaissance
Eglise romane : "Saint-Gildas de Rhuys"
Chapelle gothique et Renaissance : Sainte-Avoye

Cours 12 janv. 2026
Sém. 5 janv. 2026
Sém. 19 janv. 2026

Cours 3 - Les Temps modernes et le XX* siécle
Chapelle de la Contre-Réforme : Saint-Quirin
Eglise du XX® siécle : Riantec

Travail sur table le 8 mars 2026

Cours 26 janv. 2026
Sémin, 2 fév. 2026
Sémin. 9 fév. 2026

Cours 4 - La législation du patrimoine 16 mars 2026
Cours 5 - Médiation du patrimoine 23 mars 2026
Cours 6 - Partage sur les projets 30 mars 2026

Restitution des projets le 6 juillet

Pénerf Domgan




1¢" semestre: Histoire de l'art

Iréne de Chateau-Thierry
responsable de la Commission
diocésaine d’art sacré de Vannes

24 novembre: Iconographie

8 décembre: Initiation a I’histoire des
techniques, aux principes de la conservation

et de restauration Magalie Troy, ARCOART

atelier de Restauration-
Conservation du Patrimoine

(Pepac) Grand-Ouest

Pole d’excellence Art patrimoine et culture
A Vannes espace Montcalm, 16 rue d’Hennebont a Quistinic

les lundis de 14h a 17h




Histoire générale de I'art

Stefania Tullio Cataldo-Morand,

. . n . historienne de I'art, chargée de recherche
12 janvier: le Moyen-age et la Renaissance au musée du Louvre, maitre de

conférences a I’'Université de Liege

26 janvier: les temps modernes et le XXe s

Irene de Chateau-Thierry, Virginie Morgant Le Diffon @
responsable de la Commission Médiatrice en patrimoine Tl
Séminaires : diocésaine d’art sacré de Vannes e

5 janvier: église Saint-Gildas de Rhuys (art roman)

19 janvier: chapelle Sainte-Avoye a Pluneret (art gothique et Renaissance)
- 2 février: chapelle Saint-Quirin a Brech (retable baroque)

- 9 février: église de Riantec (église XXe)




1¢" semestre: Histoire de l'art

9 mars: travail sur table

Iréne de Chateau-Thierry Magalie Troy, ARCOART
responsable de la Commission diocésaine atelier de Restauration-Conservation
d’art sacré de Vannes du Patrimoine

Stefania Tullio Cataldo-Morand
historienne de l'art,

chargée de recherche au musée du Louvre,
maitre de conférences a I'Université de Liege




2e semestre: La médiation du patrimoine

Iréne de Chateau-Thierry,
responsable de la Commission
diocésaine d’art sacré de Vannes

16 mars: La législation du patrimoine

23 mars: La médiation du patrimoine Virginie Morgant Le Diffon

Médiatrice en patrimoine

30 mars: Partage autour de vos projets

rile
LIEUX

Le 6 juillet: présentation de vos projets




ATHENEE

NSTITUT DE FORMATION.DIOCESE DE VANNES

lconographie chrétienne

Iconographie et iconologie = disciplines scientifiques que nous allons directement
appliquer a la mise en valeur des lieux du patrimoine religieux. Qui dit mise en valeur dit
lecture: apprendre a lire et raconter, pour que les visiteurs puissent lire a leur tour.

En 2¢ partie, nous travaillerons a partir d’'un ou 2 exemples de themes courants dans nos
lieux de culte.



L'iconographie est I'ensemble des représentations d'un
A méme sujet ou autour d'un méme theme, dans les
Iconologie ceuvres appartenant aux arts visuels.

L'iconographie est aussi une branche de I'histoire de I'art
qui étudie l'identification, la description et l'interprétation
du contenu des images : les sujets représentés, les
compositions et les détails particuliers utilisés pour le
faire, et d'autres éléments qui sont distincts du style
artistique. (Wikipedia)

Iconographie

L'iconologie, littéralement la « science des images », est une discipline qui
étudie les conditions de production des images ainsi que le message qu'elles
sont susceptibles de véhiculer.

Elle est associée a I'histoire, a I'histoire de I'art, a I'esthétique et a |a
communication et place les ceuvres qu'elle étudie dans une perspective sociale
et historique (Wikipedia).

Iconographie: ne pas confondre avec I'écriture d’icone. Pour nous, I'acception est plus
proche du métier de celui qui choisit les illustrations d’un livre ou d’une revue.

Nous n’allons pas séparer les deux termes (iconologie et iconographie) car nous allons
les aborder par le prisme des églises et chapelles. Notre but: reconnaitre un sujet
(iconographie) et comprendre pourquoi il se trouve la (iconologie).

A la définition de I'iconologie, nous ajouterions « perspective religieuse ou plus
précisément: liturgique ». Pour comprendre comment est aménagé un stade de foot, il
faut parler du foot: pour comprendre une église et son décor, il faut parler de liturgie.
L'iconologie entendue en ce sens aide aussi a confirmer une identification du sujet
comme nous allons le voir.




1- le statut des images en christianisme

2- les sources
la Bible, I’'hagiographie (Légende dorée), les sources externes




1- Le statut des images
en christianisme

Préliminaire important pour comprendre que les images ne sont pas de simples
illustrations, qu’il ne suffit pas de dire ce qu’elles représentent comme en un catalogue,
méme si c’est bien s{r la 18 étape. Il faut saisir les images dans un tout. Se servir de

cette cohérence pour batir une visite.

10



1-1 Les images chrétiennes délivrent un message

Exemple: les images signes des catacombes

Les images chrétiennes ne sont pas seulement décoratives, ou juste illustratives, et ce,
depuis le départ.

11



Herculanum,
College des
prétres
d’Auguste, 1°¢"
siecle apres
Jésus-Christ = g : www.bellanapoli fr

Contexte de naissance du christianisme dans I'Empire romain: architecture de brique,
moellons, et enduits, propice a la peinture murale qui semble ornementale.

12



Nimes,
mosaique
du lle
siecle
fouillée en
2008.

Au sol aussi: mosaique: fonds blancs et compartiments qui portent des motifs historiés,
légendaires, prophylactiques, ou métaphysiques.

Lornement est aussi signifiant: 'homme romain vit dans un monde ou la philosophie et
la religion sont omniprésentes.

13



Casa di August

Exemple: la maison d’Auguste: fausse-porte : utilisation symbolique des entrées en
trompe-I'ceil vers des mondes métaphysiques, vers des sanctuaires. Références a
Apollon (cygnes, griffons, carquois). Auguste considérait Apollon comme sa divinité
talismanique, et pour le remercier de lui avoir accordé la victoire sur les armées de
Marc-Antoine et de Cléopatre, il lui dédie un temple érigé a coté de sa maison sur le
mont Palatin. Cette piéce est une sorte de sacrarium dédié a Apollon. Dieux Lares chez
les romains = dieux domestiques.

« Sa maison est pour le Romain ce qu’est pour nous un temple; il y trouve son culte et ses dieux. C'est
un dieu que son foyer; les murs, les portes, le seuil sont des dieux; les bornes qui entourent son champ
sont encore des dieux. Le tombeau est un autel, et ses ancétres sont des étres divins.

Chacune de ses actions de chaque jour est un rite; toute sa journée appartient a sa religion. Le matin
et le soir il invoque son foyer, ses pénates (dieux du garde-manger qui garantissent la survie de la
maisonnée), ses ancétres; en sortant de sa maison, en y rentrant, il leur adresse une priére. Chaque
repas est un acte religieux qu'il partage avec ses divinités domestiques. La naissance, l'initiation, la
prise de la toge, le mariage et les anniversaires de tous ces événements sont les actes solennels de
son culte [...] Chaque jour il sacrifie dans sa maison, chaque mois dans sa curie plusieurs fois par an
dans sa gens ou dans sa tribu. Par-dessus tous ces dieux, il doit encore un culte a ceux de la cité, Il y a
dans Rome, plus de dieux que de citoyens. » Fustel de Coulanges La Cité antique, 1864, (Hachette,
1900, Chapitre XVII p 254-255. — Le Romain ; I’Athénien.

14



JiEEs B
: ]afacombe—"

Méme systéme décoratif dans les catacombes ou on trouve le 1¢" art chrétien
(iconologie: contexte historique):

art mural ornemental et signifiant.

Les catacombes sont des galeries souterraines utilisées du lle au IVe siécle pour enterrer
les morts.

Il s’agit d’orner une sépulture ou des cultes pouvaient aussi avoir lieu. Avec des images
signes. On ne cherche pas a représenter la réalité historique d’une personne ou d’un
événement, mais I'image est un repere qui affirme une vérité de foi. Petites vignettes
comme par exemple celle de Noé tres stylisé: un homme aux mains levées dans une
caisse qui flotte, avec un oiseau tenant un rameau d’olivier. On retrouve le méme
schéma dans d’autres catacombes.

Noé lui-méme est représenté en orant: ce personnage aux mains levées qui exprime la
foi en Dieu, la confiance, la louange ou la priere. On retient et représente le sens
métaphysique ou spirituel de I'événement.

15



Catacombes des Saints Marcellin et Pierre, Ve siécl_e__._

Remarquons aussi Moise qui touche le rocher: expérience de Dieu qui sauve de la soif et
de la mort. Les sujets tournent autour du salut (nous sommes dans des catacombes):
seul Dieu peut sauver.

16



Catacombes de Domitille, lle s

Ici encore: Moise et le rocher. Faux plafond a caissons, visage du Christ, alpha et omega:
Ap 1,8: « Moi, je suis 'Alpha et 'Oméga, dit le Seigneur Dieu, Celui qui est, qui était et
qui vient, le Souverain de 'univers. »

Il n'est pas indifférent que le Christ soit au plafond (I'image est placée dans un lieu de
I'architecture qui augmente sa signification), décor en faux caissons avec des étoiles:
ouverture vers le ciel comme le fond blanc. Spiritualisation.

Méthode: image a décrire, en repérer la source scripturaire, et chercher son sens en lien
avec le lieu ou elle est placée.

17



Meéthode:
- image a décrire,
- en repérer la source scripturaire,

- et chercher son sens en lien avec
le lieu ou elle est placée.

18



1-2 Les images chrétiennes ont une fonction
liturgique dans une architecture

Exemple: les lers lieux de célébration paléochrétiens

19



Exceptionnel témoignage d’une maison chrétienne antérieure a I’Edit de Milan qui
autorise le culte chrétien public (313): Doura Europos.

Comme les romains, les chrétiens se réunissent chez les uns et les autres pour célébrer
le repas rituel (du dimanche) ainsi que le rapportent les actes des Apotres (et pas
seulement pour se cacher des persécutions):

Ac 2, 42-47 « Les freres étaient assidus a I'enseignement des Apotres et a la communion
fraternelle, a la fraction du pain et aux priéeres. La crainte de Dieu était dans tous les
cceurs a la vue des nombreux prodiges et signes accomplis par les Apo6tres. Tous les
croyants vivaient ensemble, et ils avaient tout en commun ; ils vendaient leurs biens et
leurs possessions, et ils en partageaient le produit entre tous en fonction des besoins de
chacun.

Chaque jour, d’'un méme ceeur, ils fréquentaient assididment le Temple, ils rompaient le
pain dans les maisons, ils prenaient leurs repas avec allégresse et simplicité de coeur ; ils
louaient Dieu et avaient la faveur du peuple tout entier. Chaque jour, le Seigneur leur
adjoignait ceux qui allaient étre sauvés. »

Le point rouge repere la piece de la maison aménagée en baptistere.

20



Le choix des images est en lien avec ce qui est célébré la.

Baptistere congu comme une tombe, un enfeu, avec la nuit étoilée peinte au plafond. Au
registre inférieur du mur nord: les femmes vont au tombeau: c’est Paques, la
résurrection, le dimanche: on célebre les baptémes le dimanche.

21



Dans la niche au-dessus de la cuve baptismale: comme des graffitis, mais I'essentiel du
message est dit. Savoir reconnaitre la scéne, sans contresens: Adam et Eve, le Christ bon
pasteur, un troupeau: et reconstituer comme le phrasé d’un discours en lien avec la
célébration qui se tient la: affirmation que le Christ vient sauver ses brebis du péché
originel, par le baptéme qui les intégre au troupeau, image du peuple de Dieu. Toute une
« catéchese catéchuménale » en lien avec ce qui est célébré la.

22



Ravenne, basilique saint Vital, Vle siécle

Autre exemple: Apres 313, édit de Milan, possibilité de célébrer dans des édifices
publics, et d’en construire.

St Vital de Ravenne: sa construction est commencée par I'évéque Ecclesius en 526, et
terminée en 547 par le vingt-septieme évéque de Ravenne, Maximien.

Extérieur qui parait tres simple, contraste avec richesse intérieure.

Edifice de plan centré, jeu de chapelles hautes, ouvertures internes et coupole centrale:
un univers en soi avec un décor total, cosmologique.

23



Décor de mosaique, pas encore de vitraux. Au-dessus de I'autel dans I'abside ou est
célébrée I'eucharistie: un Christ en majesté, comme un empereur (image a comparer
avec des représentations impériales) et de part et d’autres, 2 scénes en lien avec
I‘Eucharistie: Abraham, et Abel et Melchisédech.

24



Priere Eucharistique n°1: « Comme il t'a plus d’accueillir les présents d’Abel le juste, le

sacrifice de notre pere Abraham et celui que t’offrit Melchisédech ton grand prétre en

signe de sacerdoce parfait, regarde cette offrande avec amour et dans ta bienveillance,
accepte-la... »

Dans la lunette de droite au-dessus de l'autel: les sacrifices d’Abel et de Melchisédech.
Abel: 1°" culte décrit dans le livre de la Geneése.

Melchisédech: dans la tradition patristique, c'est Cyprien de Carthage (200-258) qui
donne a l'offrande de Melchisédech une interprétation eucharistique, le pain et le vin
étant toujours les symboles eucharistiques utilisés aujourd'hui (Melchisédech rencontre
Abraham en Gn 14, 18-20).

Cf. priere eucharistique n°1. Sont représentées ici 2 scenes d’offrande qui explicitent ce
que le prétre fait réellement au-dessous. La fonction de I'image est la méme que le
rappel des racines du rituel dans la priere elle-méme: montrer la vérité, la cohérence au
long des siecles de I'action liturgique. Les scénes ont une source biblique, elle-méme
relevée par des commentateurs célebres (les Péres de I'Eglise) et relayées par les priéres
liturgiques.

25



Et ici en face, Abraham avec 2 scénes qui illustrent 3 valeurs de la célébration
eucharistique: I'offrande, le repas, le sacrifice. On voit aussi Sarah (promesse de
fécondité), et I'arbre de vie qui a été greffé.

On peut faire a partir de I'image, les mémes lectures qu’on fait a partir de la Parole de
Dieu, avec plusieurs niveaux d’interprétation.

26



Pontivy, chapelle de |la Houssaye, retable,
pierre blanche, atelier amiénois,
vers 1510

Saut dans le temps mais méme principe: a I'époque gothique, au-dessus de
I'autel, on va mettre le récit de la passion du Christ, avec plusieurs scenes qui
suivent le récit des évangiles pour que le prétre ait sous les yeux le sens de ce
qu’il céleébre la: la messe célébrée sur l'autel est pour les chrétiens le mémorial
de la mort et de la résurrection du Christ.

27



) Pontivy, e
! basilique Notre-Dame de joie -

A I'époque baroque, la figure du corps de Jésus est représentée a proximité du
tabernacle, placé désormais sur l‘autel bien en vue. Le décor autour du
tabernacle se développe avec diverses figures qui magnifient les mysteres de
I'Incarnation et de la Rédemption. L'iconographie nous dit: c’est une sainte
parenté : Jésus adolescent est a la croisée de sa famille humaine représentée a
I’"horizontale (avec ses grands-parents Anne et Joachim, et ses parents, Marie et
Joseph), et sa famille divine représentée a la verticale (le Pére et I'Esprit Saint).
L'iconologie nous dit: le tout est situé au-dessus du corps eucharistique conservé
dans le tabernacle, montré dans la monstrance rayonnante pour illustrer les
mysteres théologiques: c’est le méme corps qui est présent au tabernacle, le
corps de Jésus vrai homme et vrai Dieu. Besoin des catholiques de réaffirmer la
permanence de la transsubstantiation a une époque de rivalité avec les
Protestants pour qui le pain consacré redevient du simple pain apres la
célébration.

28



Brech, chapelle Saint-Quirin, XVlle

?

s

al

i
T

Méme idée ici avec le corps de Jésus dans la créche.

29



Ici aussi proximité de la figure du corps d’enfant de Jésus avec le tabernacle et la place
pour I'ostensoir (monstrance). Un drap dans la creche comme le linceul futur ou la
nappe de l'autel. Remarquer l'ouverture centrale vers un paysage, surmonté d’une gloire
(ouverture céleste avec ange et nuée).

30



Madone Sixtine, Raphaél, 1512, pour le couvent Saint-Sixte de Plaisance, Dresde

La culture du musée a fait perdre la compréhension profonde des ceuvres ayant
perdu leur fonction liturgique. Le musée en fait des ceuvres de délectation
esthétique, des repéres d’histoire de I'art, des hommages au savoir-faire
technique des artistes. Mais pour comprendre l'oeuvre elle-méme, il faut des
explications qui étaient inutiles lorsque I'oeuvre était a la place pour laquelle elle
avait été faite. Devant la Madone Sixtine de Raphaél, la guide doit expliquer
pourquoi I'enfant et sa mere ont l'air si triste (cf. petite video disponible sur
internet).

31



Voila ce célébre tableau avec les petits angelots si connus, qui sont, en trompe-I'ceil,
accoudés au rebord du cadre qu’ils contribuent a faire apparaitre comme une fenétre
ouvrant sur le ciel (cf. aussi la nuée).

32



Pourquoi ce rideau vert ? Parce que la Vierge est le vrai tabernacle (les rideaux sont
comme le conopée) qui offre le corps de son fils, et tous deux regardent la croix qui était
située devant dans I'église: d’ou la tristesse de leur regard. Le tableau se situait au-
dessus de l'autel, dans I'axe de I'église pour laquelle il formait comme une ouverture de

perspective (cf. idem a Saint-Quirin).

33



Tabernacle, tour eucharistique
Hélene Mugot, Cathédrale de Troyes,
2008

Méme idée a I'époque contemporaine: on a habilement situé un tabernacle en
verre avec des couleurs semblables au vitrail devant ce vitrail...



... qui représente la vierge de I'Apocalypse avec la lune sous les pieds: elle est enceinte
de celui qui neutralisera le dragon définitivement a la fin du monde. Mais en attendant,
son corps eucharistique est donné pour la route aux chrétiens. On peut encore
aujourd’hui créer avec sens un art chrétien, c’est-a-dire un art au service du mystére de
la foi et de la liturgie, qui donne a vivre, pas seulement intellectuellement, mais aussi
avec les sens et le corps une célébration authentiquement chrétienne.

35



1-3 Un rapport particulier a la Parole et au Livre

Exemple: les livres illustrés du Moyen-age

Le christianisme: une religion de la Parole: Parole mise par écrit pour étre
transmise, conservée, mais Parole faite pour étre proclamée, commentée,
interprétée, vécue, montrée.

36



IEREMIA

Ravenne, basilique saint Vital, Vle siecle

Sur les murs, on représente donc la parole mais aussi celui qui la dit.

Celui qui dit atteste. Du latin testamentum, dérivé de testari (« témoigner, attester »), de
testis (« témoin »).

Incipit de I'Evangile de Luc, 1, 1-4: « Beaucoup ont entrepris de composer un récit des
événements qui se sont accomplis parmi nous, d’aprés ce que nous ont transmis ceux
qui, dés le commencement, furent témoins oculaires et serviteurs de la Parole. C’est
pourquoi j'ai décidé, moi aussi, aprés avoir recueilli avec précision des informations
concernant tout ce qui s’est passé depuis le début, d’écrire pour toi, excellent Théophile,
un exposé suivi, afin que tu te rendes bien compte de la solidité des enseignements que
tu as entendus. »

Ici le prophéte Jérémie avec son phylactere, et I'évangéliste Marc avec son volume.

37



dans le monde,
et par le péché la mort » (Rm 5, 12)

La Cité de Dieu de St Augustin,
manuscrit de la Bibliothéque Sainte Genevieve,
XVe's

Dés lors les images accompagnent ou remplacent les textes, comme les images citent
leurs sources.

La phrase écrite sur le phylactére que tient saint Paul a gauche, tirée de I'épitre aux
romains: « (Rom 5, 12) par un seul homme le péché est entré dans le monde, et par le
péché la mort » est illustrée directement.

On reconnait le démon tentateur dans l'arbre, et Adam qui va prendre le fruit que Eve
tient dans la main. Au premier plan un cadavre en décomposition.

St Paul est ici comme un professeur qui dit une parole et la montre en image.

38



' Bible enluminée
‘ Codex Bruchsal,

1220, Karlsruhe

Le livre de chasse de
o Phébus, France, fin
du XVe siécle,

Bibliotheque de
I'’Arsenal

Les figures des prophétes (de part et d’autre de la scéne) sont appelées a la rescousse
comme pour dire: cet évenement devait arriver.

Arbres de Jessé: images courantes qui montrent les prophétes ayant annoncé la
descendance de Jessé. Cet arbre met en effet en image I'affirmation que Jésus est, par la
Vierge, de la maison de David, et qu'il réalise les prophéties d'lsaie Is 11,1, Egredietur
virga de radice Jesse, e flos de radice eius ascendet " Puis un rameau sortira du tronc
d’lsaie, et un rejeton naitra de ses racines " et Isaie 7,14 Ecce virgo concipiet et pariet
filium "Voici que la Vierge a congu, et elle enfante un fils".

39



Beignon, église Saint-Pierre,

vitrail de Michel Bayonne, 1540

Ici a Beignon: de chaque c6té de Jessé les prophétes Isaie et Jérémie.

40



détail

Egredietur virga de radice Jesse Isaie 11,1
Un rameau sortira de la souche de Jessé ...

Dns dabit vobis signu(n) Ecce virgo In diebus illis et in tempore illo germinare faciam
concipiet et pariet filium Is 7,14 David germen iustitiae et faciet iuducium et

. o . - . iustitiam in terra, Jérémie 33, 15
le Seigneur lui-méme vous donnera un signe : Voici que la vierge g, geg jours-la, en ce temps-Ia, je ferai germer pour David un germe
est enceinte, elle enfantera un fils

41



Book of Kells,
Grand
évangéliaire de
St Colomba
Folio 292r,
Incipit de
I’Evangile de
Jean, vers 800

Le folio 29r
contient
Iincipit de
I’Evangile
selon
Matthieu, dit
Liber
generationis.

Lien fort entre I'image et le texte: |la parole est précieuse, elle se go(te. Le travail
d’ornement est une maniere de prier la Parole, de l'assimiler, de I’honorer.
Manuscrits illustrés de motifs ornementaux réalisés par des moines de culture
celtique aux alentours de I'an 800. La lettrine a I'entrée: esthétique, préciosité:
ouvrir la bouche pour prendre la Parole, prendre souffle. Mettre en image le
texte.

42



Bible,

Grande-Bretagne,
Salisbury, vers 1250
BnF, Manuscrits
Francais 403 fol. 23

L'image accompagne le texte, illustre le texte et lui donne force, nourrit la sensibilité et
I'intelligence. Elle n’est pas que pour les illettrés, car ce sont des savants qui les peignent
dans des ouvrages accessibles uniquement a leurs paires.

Ap 13,1: Une béte ayant dix cornes et 7 tétes, chaque téte surmontée d'un diademe.
Apocalypse 13, 3-4

« Et la plaie de la mort est guérie, et toute la terre émerveillée suit la béte et adore le
dragon parce qu’il donne telle puissance a la béte ».

43



Bible enluminée, Codex Bruchsal, 1220, Karlsruhe

On peut aller encore plus loin : Le Christ est la Parole incarnée. En liturgie
I’Evangéliaire se baise et s’encense. La parole est un objet, c’est surtout
quelgu’un.

Confectionner une reliure d’orfévrerie est une maniéere de donner corps a la
Parole qui est précieuse. Lien entre les sens et les actions a dérouler autour de la
Parole: lire, voir, prier, chanter.

Codex Bruchsal, 1220, Karlsruhe, Bible enluminée

44



... a l'intérieur, de belles peintures en face du texte.

45



Rome, Saint-Laurent-
hors-les murs,
Vle siécle, ambon

Lieu de la proclamation de la Parole: 'ambon, du grec avapatvelv, anabainein, « monter
», avec des marches (symbolisme de la montée pour écouter la Parole qui vient d’en
haut). Avec le Cierge pascal: Christ ressuscité qui éclaire.

Ambon latéral a St-Paul hors les murs, placé dans la nef, un peu comme la chaire.

46



Fra Angelico, XVe

La Parole se chante aussi. Comme les priéeres. Cet antiphonaire, unanimement attribué a
Fra Giovanni par la critique, contient des antiennes pour le propre du premier dimanche
de Caréme au Samedi Saint. La page ici ouverte présente une superbe enluminure sur la
lettre | (In monte olive ti oravit ad Patrem) illustrant avec précision le texte.

47



=119 mirer
A ivacs o
[plenoons -
el panmailo N 1
, DA,

Livre d’heures
Kessel,

atelier de
Gérard David,
1486, Escorial

La parole est accessible par le corps priant, par la vue, l'ouie, la voix.

Elle prend un corps dans ces Bibles tres ornées, charnelles, sachant qu’elle
s’incarne vraiment dans le Christ Verbe de Dieu incarné.

Se pose la question de la représentation des personnes pour elles-mémes, et pas
seulement intégrées dans un évenement ou un récit, question qui se pose avec
davantage d’acuité dans la statuaire.

48



1-4 Le culte des images

la question de la sculpture

Le lien avec la Parole est assez limpide quand la représentation est narrative, en 2
dimensions.
C’est autre chose quand il s’agit de ronde-bosse: danger de I'idolatrie.

49



Grégoire le Grand
(pape de 590 a 604) La via media

Oul aux images

Car didactiques: elles aident a mémoriser les
évenements de la vie du Christ et des saints.

Elles suscitent chez les fideles une émotion
qui favorise I’expérience religieuse.

La question des images parcourt le 1°" millénaire de I’histoire chrétienne. Entre
iconoclastes (Dieu ne peut étre représenté, I'image est idolatrique: 2¢ commandement
« Tu ne te feras point d'image taillée, ni de représentation quelconque des choses qui
sont en haut dans les cieux, qui sont en bas sur la terre, et qui sont dans les eaux plus
bas que la terre »)

et iconodules (I'image porte I'essence de la divinité).

La via media pour aller vers Dieu est fixée par Grégoire le Grand: les images aident a
mémoriser (moyen mnémotechnique), et a évoquer, a exciter les sentiments qui sont
des voies pour connaitre, aimer Dieu.

A rendre présent: un mémorial. Affirmer, attester, transmettre la foi.

50



Grégoire le Grand
« les peintures sont la lecture de ceux
qui ne savent pas leurs lettres »,

voir la célebre lettre a Serenus, évéque de Marseille, v. 600.

« La lecture ne peut étre continuellement faite dans les églises,

mais la représentation par I'image y est comme une chaire qui,
le soir, le matin, et au milieu du jour, raconte la vérité de ce qui

s‘est passé. »

(2e concile de Nicée, en 787)

Parler d’illettrés n’est pas péjoratif, au contraire, c’est valorisant pour I'image qui
acquiere la méme dignité que le texte. On percoit mieux en image: c’est toujours un
moteur catéchétique aujourd’hui, évangéliser par le patrimoine.

A certaines époques, on a méme dit que les images étaient meilleures que les textes
pour donner acces au mystere.

Autre repeéere historique: le concile de Nicée Il. 'homme est fait pour lire, écouter et
proclamer la parole de Dieu mais ne pouvant le faire tout le temps, les images le font
pour lui. Fonction liturgique de I'image que nous avons déja vue.

51



Mais rejet des ronde-bosses aux lers siecles par peur de 'idolatrie. La référence en
matiere de sculpture sont les divinités paiennes.

Dyonisos (Bronze and silver, first half of the first century C.E. H. 21.6 cm. The collection
of the Getty Villa, Malibu, California).

Méfiance aussi pour l'idée de beauté.

(Buste d’Antinois, marbre, lle siecle, Villa Hadriana, Musée du Prado)

Antinous est le favori de 'empereur Hadrien, mort noyé dans le Nil en 130 a I’age de 20
ans (meurtre rituel ?). Il est divinisé apres sa mort.

52



Masques de momie,
Egypte, 1° siécle
apres JC.

Musée du Louvre

Portraits du Fayoum

Portrait de jeune femme dite « L'Européenne »,
Ile siecle, musée du Louvre.

Mais une autre tradition va prévaloir: celle des portraits funéraires qui autorise cette
autre forme de la mémoire qu’est le portrait, sculpté ou peint.

Les « portraits du Fayoum » sont un ensemble de peintures remontant a I'Egypte
romaine exécutés du I°" au Ve siecle. Ce sont des portraits funéraires peints insérés dans
les bandelettes au niveau du visage de la momie. Le défunt y est représenté en buste le
visage de face. Bien que semblant trancher par leur naturalisme, ces « portraits du
Fayoum » poursuivent la tradition funéraire de I'Egypte antique, enrichie par les
influences étrangeres liées aux invasions et immigrations, grecque puis romaine
notamment. Leur technique varie, tout comme la qualité de leur réalisation.

Grands yeux ouverts. Portraits qui ne sont pas faits pour étre vus mais qui ont pu
influencer I'art de I'icone.

53



Apotre Pierre. Encaustique. Vle siecle. Monastéere du Sinai.

On sait par des textes des Péres de I'Eglise que les romains avaient I’habitude de
conserver des portraits peints des personnes disparues.

Mais comme les romains entretenaient un sorte de culte des ancétres, méme ces
portraits ont été objets de discussion parmi les chrétiens pour savoir si les garder chez
soi était idolatrique.

Ici un St Pierre.

54



Le Christ et I'abbé Ména, Egypte,
monastere de Baouit,
Vle siécle, Paris, Musée du Louvre

Ici Jésus et I'abbé Ména: on procéde de la méme maniére avec le visage de Jésus: yeux
toujours grands ouverts.

55



Vle- Vlle siecle,
couvent Sainte-Catherine du Sinai

Evolution de I'art de I'icone. Pour le Christ, contestation des iconoclastes: pour eux,
représenter I'image de Jésus = ne montrer que son visage humain et pas sa divinité. Les
iconodules répondent: « qui m’a vu a vu le Pere » en citant Jean 14,9.

On attribue parfois a ces images la puissance miraculeuse de l'action toujours actuelle
de la personne.

Ambiguité de la superstition et de la foi qui alimente les querelles iconoclastes du 1°¢"
millénaire. Pour justifier ces pratiques, on donnait a certaines images une origine divine.

56



Saint Luc dessinant la Vierge par le peintre
flamand Rogier van der Weyden 1435-1440

Légende de St Luc peignant la Vierge qui peut aussi correspondre a la pratique romaine
des portraits d’amis.

57



Les acheiropoietes
non réalisée de main dhomme

Monastére Sainte-Catherine, Mont Sinai

Justification de la représentation de la figure du Christ par les images acheiropoiétes,
comme le linceul ou le voile de Véronique .

58



Ve-Viesiecle
Développement du
« culte » envers ou a
travers les images

La Procession de saint Grégoire
au chateau Saint-Ange,
Giovanni di Paolo (1403-1482),
Paris, Musée du Louvre

Le pape Grégoire utilisait les images comme vecteur de la puissance divine, catalyseur
de priéres. Episode de libération de la peste de Rome de 590 par la procession d’une
image de la Vierge, procession qui donna naissance a la tradition des litanies et des
processions de demande comme les rogations, avec des stations.

59



Licone Agiosoritissa,
Meére de Dieu,
Anonyme, Vlle siécle,
Monte Mario

"Agiosoritissa" (La mére de Dieu) représente la Vierge Marie seule, sans enfant. Dans ce
type d'iconographie, la Vierge est généralement représentée légerement de coté, les
mains en priere. Originaire de Constantinople, cette représentation date du Vlle , Monte
Mario, prés de Rome. Les icones sont les fenétres du ciel. Elles rappellent que ceux qui
sont morts sont toujours présents. Celle-ci est I'une des plus anciennes consacrée a
Marie que I'on connaisse. Tres peu d’icones de cette période ayant survécu, celle-ci est
un vrai trésor. Fond or, traits stylisés, attitude codifiée: canons de I'icone déja présents.

60



Orient et Occident

395 Division définitive de I'Empire romain

Apres la crise iconoclaste
1054 séparation des Eglises d’Orient et d’Occident

En Orient, un art codifié essentiellement
liturgique, voire sacramentel, spirituel et clérical.

Icone de Notre-Dame de Vladimir, Constantinople,
début du Xlle siécle

Développement de ce type d’image surtout en orient aprés la crise iconoclaste avec un
parti pris iconodule: I'icone est comme un sacrement: elle peut étre I'objet d’un culte.
C’est une image sacrée donc cléricale. Au nom de l'incarnation, on refuse au contraire
les images signes abstraites ou allégoriques, comme I'agneau pour le Christ. C’est le
visage humain qu’on vénére, la vraie image de Dieu et non une idée (concile in Trulo —
691). Développement en orient d’un art particulier. En occident: pas de théologie de
I'image tres développée: on en reste aux autorisations de vénération des images au nom
de lI'incarnation, définies définitivement par le concile de Nicée Il (787). En occident,
I'art sacré est un affaire de laic méme si des programmes iconographiques peuvent étre
définis par des clercs. Liberté de travail donné aux artistes, dans le respect des textes et
de la Tradition.

61



Icone de I' « Annonciation» de I'église Saint-Clémenta Ohrid,
XIVe siecle

En Orient, permanence des canons.

62



Iconostase a 5 registres attribuée a Théophane le
Grec, Kremlin de Moscou,
Cathédrale de I'Annonciation de Moscou. Fin XIVe

Comme en occident, insertion des icones dans des programmes théologiques et
liturgiques complexes, sur les iconostases.

63



En Occident: liste hiérarchisée des images sacrées
(Vllle siecle, carolingiens):

L'Eucharistie > le mystere de la croix

> |les Ecritures > les vases sacrés

> |es reliques des saints

Différents niveaux de vénération.

64



La majesté de sainte Foy, reliquaire du crane
de Ste Foy, bois recouvert d’or, argent doré,
émail, gemmes,

Conques, Trésor, IXe et Xle siecles

C’est le culte des reliques des saints qui améne le retour de la statuaire.

Les "Majestés" sont des reliquaires en bois revétus de métal auxquels on a donné forme
humaine, celle d'un personnage assit sur un trone, d'ou le terme de "Majesté". Ces
statuettes sont courantes a la fin de I'époque carolingienne.

Les images tridimensionnelles, comme les statues cultuelles, prennent une place
importante dans la liturgie chrétienne dés le VIlI® siecle, ce que confirment des sources
historiques, notamment le Liber Pontificalis. La spécificité de ces représentations, qui se
multiplient en Europe entre le X¢ et le XlI® siecle, consiste dans la conjonction de leur
aspect figuratif et de leur fonction de reliquaire.

65



Avec ou sans relique, la statuaire prend son essor en occident alimenté par la dévotion
populaire. Sentiment apaisé vis-a-vis de la sculpture: 'image renvoie bien a son
prototype et n’est pas elle-méme sacrée. C’est un media d’expression de la foi.

66



Guégon, chapelle saint-
Gildas

Mais la encore, lien avec la liturgie et la dévotion: les saints sur leurs autels. Place du
saint principal dans 'organisation hiérarchique.

Lecture iconographique d’ensemble: le christ en croix au centre, comme a la Houssaye:
rappel de la Passion célébrée a I'autel. Le saint patron de la chapelle est placé a sa
droite, la place d’honneur

Regles canoniques d’'aménagement dont sont garantes les CDAS: une croix au moins
dans le cheeur.

67



Baden, chapelle de Locmiquel

Ici Jésus donne les clés a St Pierre: image a identifier avec le texte d’évangile qui en est la
source. Le tableau vient-il bien de cette chapelle ? Les églises paroissiales sont plus
souvent dédiées a St Pierre. A droite un St Michel, a gauche, la Vierge.

68



Guégon

Une nativité comme a Brech au centre. Au sommet, Jésus envoie les disciples en
mission, tenant I'orbe dans les mains. St Pierre et St Paul, patrons de I'église de chaque
coté.



Berné,
église Saint-Brévin

Chapelles latérales avec des autels dédiés a certains saints (la vierge en général). Ici dans
le retable: Passion centrale, vierge a I'enfant au-dessus, St Brévin (Archevéque de
Canterbury (+ 765)) patron de I'église a gauche (a la droite du Christ).

70



Chapelle dédiée a la vierge: tableau central représentant une assomption. Christ au

sommet au centre dans la voU(te.

Baden, chapelle de Penmern

71



