Les vertus théologales : Foi, espérance et charité
Cours Athénee avril 2024 — Textes

Introduction

e Texte n°1, Catéchisme de I'Eglise catholiqgue (CEC), n°1812 : « Les vertus humaines s’enracinent dans les
vertus théologales qui adaptent les facultés de ’homme a la participation de la nature divine (cf. 2 P 1, 4). Car les
vertus théologales se référent directement a Dieu. Elles disposent les chrétiens & vivre en relation avec la Sainte
Trinité. Elles ont Dieu Un et Trine pour origine, pour motif et pour objet. »

o Texte n°2, Ibid., n°1813 : « Les vertus théologales fondent, animent et caractérisent 1’agir moral du chrétien.
Elles informent et vivifient toutes les vertus morales. Elles sont infusées par Dieu dans 1’ame des fidéles pour les
rendre capables d’agir comme ses enfants et de mériter la vie éternelle. Elles sont le gage de la présence et de I’action
du Saint-Esprit dans les facultés de 1’étre humain. Il y a trois vertus théologales : la foi, I’espérance et la charité (cf. 1
Co 13, 13). »

I- Les vertus théologales

A) La béatitude, horizon ultime de la vie humaine

e Texte n°1, SAINT AUGUTIN, De Trinitate, X1V, VIII, 11 : « En réalité, nous sommes maintenant arrivés a ce
point de la discussion ou nous nous sommes engagés a considérer la partie la plus haute de la pensée humaine par
laquelle elle connait Dieu ou du moins peut le connaitre, et ce pour y découvrir I’image de Dieu. Car, méme si la
pensée humaine n’est pas de la méme nature que Dieu, I’image de cette nature, qui est meilleure que tout autre nature,
doit cependant étre cherchée et trouvée en nous, dans ce qui, dans notre nature, est le meilleur. Mais d’abord, la pensée
doit étre considérée en elle-méme, avant sa participation a Dieu, et c’est en elle que doit étre trouvée 1’image de Dieu.
Nous disions, en effet, que, méme abimée et défigurée une fois perdue sa participation a Dieu, elle reste pourtant
image de Dieu. Elle en est assurément I’image en ce qu’elle est capable de Dieu et qu’elle peut participer a Dieu, et un
si grand bien n’est possible que parce qu’elle est son image. »

e Texte n°2, ST THOMAS D’AQUIN, Contra Gentiles, lib. I1l, cap. 57 : « Tout intellect désire naturellement la
vision de la substance divine. Mais un désir naturel ne peut étre vain. Donc, n’importe quel intellect créé peut parvenir
a la vision de la substance divine, I’infériorité de la nature n’étant pas un obstacle. De 1a vient qu’en Matthieu 22, 30,
le Seigneur promet aux hommes la gloire des anges : “Ils seront”, dit-il en parlant des hommes, “comme les anges de
Dieu dans le ciel”. Et dans I’ Apocalypse 20, il est montré que la méme mesure est offerte a ’homme et a I’ange. C’est
aussi la raison pour laquelle presque partout dans I’Ecriture Sainte, les anges sont montrés sous la forme des hommes :
ou en totalité, comme on le voit des anges qui sont apparus a Abraham sous 1’aspect d’hommes, en Geneése 18, 2 ; ou
en partie, comme on le voit des animaux en Ezéchiel 1, 8, desquels il est dit que “des mains d’homme étaient sous
leurs ailes”. »

e Texte n°3, ibid., cap. 51 : « Donc, cette vision immédiate de Dieu nous est promise dans 1’Ecriture, dans la 1
épitre aux Corinthiens 13, 12 : “Nous voyons maintenant par énigme comme dans un miroir ; mais alors ce sera face a
face”. (...) Ainsi donc, nous verrons Dieu face a face, parce que nous le verrons immédiatement, comme un homme
gue nous voyons face a face. Et selon cette vision, nous sommes assimilés a Dieu au plus haut point, et nous sommes
rendus participants de sa béatitude : car Dieu lui-méme intellige sa substance par son essence, et c’est sa félicité. D’ou
il est dit dans la 1% épitre de Jean 3, 2 : “Et quand il sera apparu, nous lui serons semblables et nous le verrons tel
qu’il est. (...) Donc ils mangent et ils boivent a la table de Dieu, ceux qui jouissent de la méme félicité par laquelle
Dieu est heureux, en le voyant de cette maniére par laquelle lui-méme se voit lui-méme. »

e Texte n°4, IBID., QD De veritate, g. 8, a. 1, ¢: « Il est clair que la béatitude de n’importe quelle créature
intellectuelle consiste dans son opération trés parfaite. Mais ce qui est supréme dans n’importe quelle créature
rationnelle, est I’intellect. C’est pourquoi il est nécessaire que la béatitude de n’importe quelle créature rationnelle
consiste dans une trés noble vision de I’intellect. Or la noblesse de la vision intellective vient de la noblesse de ce qui
est intelligé (...) Donc, si la créature rationnelle ne parvenait pas dans sa trés parfaite vision a voir I’essence divine, sa
béatitude ne serait pas Dieu lui-méme, mais quelque chose en dessous de Dieu ; ce qui ne peut étre, parce qu’il y a
perfection ultime de n’importe quelle réalit¢ quand elle atteint & son principe. Or Dieu lui-méme a créé
immédiatement toutes les créatures rationnelles, comme le tient la vraie foi. C’est pourquoi, il est nécessaire selon la
foi que toute créature rationnelle qui parvient a la béatitude voie Dieu par essence. »

e Texte n°5, IBID., In Joan, cap. 1, |. 11 : « Il est impossible que quelqu’un obtienne la béatitude parfaite si ce
n’est dans la vision de I’essence divine, parce que le désir naturel de ’intellect est de savoir et de connaitre les causes
de tous les effets connus de lui, ce qui ne peut étre accompli que par le fait que soit sue et connue la cause universelle
de toutes choses, elle qui n’est pas composée d’effet et de cause, comme les causes secondes. Et c’est pourquoi,
enlever la possibilité de la vision de I’essence divine par les hommes, ¢’est enlever la béatitude elle-méme. »

B) Les moyens pour I’homme d’atteindre la béatitude



e Texte n°1, 1BID., Somme de théologie, lallae, g. 5, a. 5, ad 2. « La nature qui peut obtenir un bien parfait est
d’une condition plus noble, bien qu’elle ait besoin d’un secours extérieur pour 1’obtenir, que la nature qui ne peut
obtenir un bien parfait, mais obtient un bien imparfait, bien qu’elle n’ait pas besoin pour son obtention d’une aide
extérieure (...). Et c’est pourquoi, la créature rationnelle qui peut obtenir le bien de la béatitude parfaite, en ayant
besoin pour cela du secours divin, est plus parfaite que la créature irrationnelle, qui n’est pas capable d’un bien de ce
genre, mais obtient un bien imparfait par la vertu de sa nature. »

e Texte n°2, Ibid., ad 1: « De méme que la nature ne manque pas a I’homme dans les choses nécessaires, bien
qu’elle ne lui ait pas donné les armes et les vétements comme aux autres animaux, parce qu’elle lui a donné la raison
et la main, par lesquelles elle pourrait se procurer ces choses, ainsi, elle he manque pas a I’homme dans les choses
nécessaires, bien qu’elle ne lui ait pas donné un principe par lequel il pourrait obtenir la béatitude ; en effet, ¢’était
impossible. Mais elle lui a donné le libre arbitre, par lequel il pourrait se tourner vers Dieu qui le rendrait bienheureux.
“En effet, ce que nous pouvons par nos amis, nous le pouvons nous-mémes en quelque sorte”, comme il est dit au livre
III de I’Ethique. »

C) L’existence et le réle des vertus théologales

e Texte n°1, 1BID., In 11l Sent., d. 23, g. 1, a. 4, g3, c. : « En tous ceux qui agissent pour une fin, il faut qu’il y
ait une inclination a la fin, et comme un certain commencement de la fin : autrement jamais ils n’agiraient pour la fin.
Mais la fin a laquelle la largesse divine a ordonné ou prédestiné ’homme, a savoir la fruition de lui-méme, est
totalement élevée au-dessus de la faculté de la nature créée, parce que “ni I’ceil n’a vu, ni ’oreille n’a entendu, et il
n’est pas monté au ceeur de I’homme ce que Dieu a préparé pour ceux qui I’aiment”, comme il est dit dans la 1% épitre
aux Corinthiens 2, 9. C’est pourquoi par les forces naturelles seulement, I’homme n’a pas suffisamment d’inclination
vers cette fin ; et il est donc nécessaire que soit surajouté a I’homme quelque chose par quoi il a une inclination vers
cette fin, comme par ses forces naturelles il a une inclination a la fin qui lui est connaturelle ; or ces éléments
surajoutés sont appelés des vertus théologales. »

o Texte n°2, IBID., ST, lallae, g. 62, a. 1, c. : « Des principes de ce genre sont appelés vertus théologales, d’une
part parce qu’elles ont Dieu pour objet en tant que, par elles, nous sommes ordonnés de maniere droite a Dieu, et
d’autre part parce qu’elles nous sont infusées par Dieu seul et que des vertus de ce genre sont transmises par la seule
révélation divine dans la Sainte Ecriture. »

D) Les différentes vertus théologales

e Texte n°1, Ibid., a. 3, €. : « Mais ces deux choses défaillent par rapport a ’ordre de la béatitude surnaturelle,
selon ce passage de la 1% épitre aux Corinthiens, 2 : “L’ceil n’a pas vu et I’oreille n’a pas entendu et il n’est pas monté
au cceur de I’homme ce que Dieu a préparé pour ceux qui I’aiment”. C’est pourquoi il a été nécessaire que, quant aux
deux, quelque chose de surnaturel soit ajouté a ’homme, pour I’ordonner a la fin surnaturelle. Et d’abord quant a
I’intellect, sont ajoutés a I’homme des principes surnaturels qui sont saisis par la lumiére divine ; et ce sont les choses
a croire, sur lesquelles porte la foi. Ensuite, la volonté est ordonnée a cette fin et quant au mouvement de I’intention,
tendant vers elle comme en ce qu’il est possible d’obtenir, ce qui reléve de I’espérance ; et quant a 1’union spirituelle
par laquelle on est, d’une certaine maniére, transformé en cette fin, ce qui se fait par la charité. »

- La foi

A) La lumiére de la foi

e Texte n°1, PAPE FRANGOIS, encyclique Lumen fidei, n°1 : « La tradition de 1’Eglise a désigné le grand don
apporté par Jésus, qui, dans 1’Evangile de Jean, se présente ainsi : “Moi, lumiére, je suis venu dans le monde, pour que
quiconque croit en moi ne demeure pas dans les ténébres” (Jn 12, 46). (...) Conscients du grand horizon que la foi leur
ouvrait, les chrétiens appelérent le Christ le vrai soleil, “dont les rayons donnent la vie”. A Marthe qui pleure la mort
de son frére Lazare, Jésus dit : “Ne t’ai-je pas dit que si tu crois, tu verras la gloire de Dieu ?” (Jn 11, 40). Celui qui
croit, voit ; il voit avec une lumiére qui illumine tout le parcours de la route, parce qu’elle nous vient du Christ
ressuscité, étoile du matin qui ne se couche pas. »

e Texte n°2, Ibid., n°5 : « Un temps de grace qui nous aide & expérimenter la grande joie de croire, & raviver la
perception de I’ampleur des horizons que la foi entrouvre, pour la confesser dans son unité et son intégrité, fidéles a la
mémoire du Seigneur, soutenus par sa présence et par I’action de 1’Esprit-Saint. La conviction d’une foi qui rend la vie
grande et pleine, centrée sur le Christ et sur la force de sa grace, animait la mission des premiers chrétiens. Dans un
récit de martyre, nous lisons ce dialogue : “Ou sont tes parents ?”” demandait le juge au martyr, et celui-ci répondit :
“Notre vrai pére est le Christ, et notre meére la foi en lui”. Pour ces chrétiens la foi, en tant que rencontre avec le Dieu
vivant manifesté dans le Christ, était une “mere”, parce qu’elle les faisait venir a la lumiére, engendrait en eux la vie
divine, une nouvelle expérience, une vision lumineuse de 1’existence pour laquelle on était prét a rendre un
témoignage public jusqu’au bout. »

e Texte n°3, Ibid., n°7 : «dans la foi, vertu surnaturelle donnée par Dieu, nous reconnaissons qu’un grand
Amour nous a été offert, qu'une bonne Parole nous a été adressée et que, en accueillant cette Parole, qui est Jésus



Christ, Parole incarnée, 1’Esprit-Saint nous transforme, éclaire le chemin de 1’avenir et fait grandir en nous les ailes de
I’espérance pour le parcourir avec joie. »

o Texte n°4, Ibid., n°11: « Pour Abraham la foi en Dieu éclaire les racines les plus profondes de son étre, lui
permet de reconnaitre la source de bonté qui est a I’origine de toutes choses, et de confirmer que sa vie ne procede pas
du néant ou du hasard, mais d’un appel et d’un amour personnels. Le Dieu mystérieux qui I’a appelé n’est pas un Dieu
étranger, mais celui qui est I’origine de tout, et qui soutient tout. »

o Texte n°5, Ibid., n°15 et 18 : « La foi chrétienne est centrée sur le Christ, elle est confession que Jésus est le
Seigneur et que Dieu I’a ressuscité des morts. (...) L histoire de Jésus est la pleine manifestation de la fiabilité de
Dieu. (...) [Elle] apparait comme le lieu de I’intervention définitive de Dieu, la manifestation supréme de son amour
pour nous. La parole que Dieu nous adresse en Jésus n’est pas une parole supplémentaire parmi tant d’autres, mais sa
Parole éternelle (cf. He 1, 1-2). Il n’y a pas de garantie plus grande que Dieu puisse donner pour nous assurer de son
amour, comme nous le rappelle saint Paul (cf. Rm 8, 31-39). La foi chrétienne est donc foi dans le plein Amour, dans
son pouvoir efficace, dans sa capacité de transformer le monde et d’illuminer le temps. (...) La foi chrétienne est foi
en I’Incarnation du Verbe et en sa Résurrection dans la chair, foi en un Dieu qui s’est fait si proche qu’il est entré dans
notre histoire. La foi dans le Fils de Dieu fait homme en Jésus de Nazareth, ne nous sépare pas de la réalité, mais nous
permet d’accueillir son sens le plus profond, de découvrir combien Dieu aime ce monde et I’oriente sans cesse vers
lui ; et cela améne le chrétien a s’engager, a vivre de maniére encore plus intense sa marche sur la terre. »

e Texte n°6, Ibid., n°20-21: « La foi dans le Christ nous sauve parce que c’est en lui que la vie s’ouvre
radicalement & un Amour qui nous précéde et nous transforme de I’intérieur, qui agit en nous et avec nous. (...) Nous
pouvons ainsi comprendre la nouveauté a laquelle la foi nous conduit. Le croyant est transformé par I’ Amour, auquel
il s’est ouvert dans la foi, et dans son ouverture a cet Amour qui lui est offert, son existence se dilate au-dela de lui-
méme. Saint Paul peut affirmer : “Ce n’est plus moi qui vis, mais le Christ qui vit en moi” (Ga 2, 20), et exhorter :
“Que le Christ habite en vos cceurs par la foi !” (Ep 3, 17). Dans la foi, le “moi” du croyant grandit pour étre habité par
un Autre, pour vivre dans un Autre, et ainsi sa vie s’¢élargit dans I’ Amour. La se situe I’action propre de 1’Esprit-Saint.
Le chrétien peut avoir les yeux de Jésus, ses sentiments, sa disposition filiale, parce qu’il est rendu participant a son
Amour, qui est I’Esprit. »

e Texte n°7, Ibid., n°22: « Comme le Christ embrasse en lui tous les croyants, qui forment son corps, le
chrétien se comprend lui-méme dans ce corps, en relation originaire au Christ et aux fréres dans la foi. (...) Les
chrétiens sont “un” (cf. Ga 3, 28), sans perdre leur individualité, et, dans le service des autres, chacun rejoint le plus
profond de son étre. (...) La foi a une forme nécessairement ecclésiale, elle se confesse de 1’intérieur du corps du
Christ, comme communion concréte des croyants. C’est de ce lieu ecclésial qu’elle ouvre chaque chrétien vers tous les
hommes. (...) La foi n’est pas un fait privé, une conception individualiste, une opinion subjective, mais elle nait d’une
écoute et elle est destinée a &tre prononceée et a devenir annonce. »

e Texte n°8, Ibid., n°37 : « Celui qui s’est ouvert a I’amour de Dieu, qui a écouté sa voix et re¢u sa lumicre, ne
peut garder ce don pour lui. Puisque la foi est écoute et vision, elle se transmet aussi comme parole et comme lumiere.
(...) La lumiére de Jésus brille, comme dans un miroir, sur le visage des chrétiens, et ainsi elle se répand et arrive
jusqu’a nous, pour que nous puissions, nous aussi, participer a cette vision et réfléchir sur les autres cette lumiére,
comme dans la liturgie de Paques la lumiére du cierge allume beaucoup d’autres cierges. La foi se transmet, pour ainsi
dire, par contact, de personne a personne, comme une flamme s’allume a une autre flamme. Les chrétiens, dans leur
pauvreté, sement une graine si féconde qu’elle devient un grand arbre et est capable de remplir le monde de fruits. »

e Texte n°9, Ibid., n°45 : « Dans la célébration des sacrements, I’Eglise transmet sa mémoire, en particulier avec
la profession de foi. Celle-ci ne consiste pas tant a donner son assentiment a un ensemble de vérités abstraites. Dans la
confession de foi, au contraire, toute la vie s’achemine vers la pleine communion avec le Dieu vivant. On peut dire
que, dans le Credo, le croyant est invité a entrer dans le mystére qu’il professe et a se laisser transformer par ce qu’il
professe. Pour comprendre le sens de cette affirmation, nous pensons surtout au contenu du Credo qui a une structure
trinitaire : le Pére et le Fils s’unissent dans 1I’Esprit d’Amour. Ainsi, le croyant affirme que le centre de 1’étre, le secret
le plus profond de toute chose, c’est la communion divine. Par ailleurs, le Credo contient aussi une confession
christologique : les mystéres de la vie de Jésus sont de nouveau parcourus jusqu’a sa Mort, sa Résurrection et son
Ascension au ciel, dans I’attente de sa venue finale dans la gloire. On affirme donc que ce Dieu communion, échange
d’amour entre Pere et Fils dans I’Esprit, est capable d’embrasser I’histoire de ’homme, de I’introduire dans son
dynamisme de communion, qui a son origine et sa fin ultime dans le Pére. Celui qui confesse la foi se trouve engagé
dans la vérité qu’il confesse. Il ne peut pas prononcer en vérité les paroles du Credo sans étre par cela-méme
transformé, sans étre introduit dans une histoire d’amour qui le saisit, qui dilate son étre en le rendant membre d’une
grande communion, du sujet ultime qui prononce le Credo et qui est 1’Eglise. Toutes les vérités a croire disent le
mystére de la vie nouvelle de la foi comme chemin de communion avec le Dieu Vivant. »

e Texte n°10, Ibid., n°51-53 : « En raison de son lien avec I’amour (cf. Ga 5, 6), la lumiére de la foi se met au
service concret de la justice, du droit et de la paix. La foi nait de la rencontre avec I’amour originaire de Dieu en qui
apparait le sens et la bonté de notre vie ; celle-ci est illuminée dans la mesure méme ou elle entre dans le dynamisme
ouvert par cet amour, devenant chemin et pratique vers la plénitude de I’amour. (...) Oui, la foi est un bien pour tous,
elle est un bien commun, sa lumiére n’éclaire pas seulement I’intérieur de 1’Eglise et ne sert pas seulement a construire



une cité éternelle dans 1’au-dela ; elle nous aide aussi a édifier nos sociétés, afin que nous marchions vers un avenir
plein d’espérance. (...) Le premier environnement dans lequel la foi éclaire la cité des hommes est donc la famille.
(...) Fondés sur ’amour divin, ’homme et la femme peuvent se promettre I’amour mutuel dans un geste qui engage
toute leur vie et rappelle tant d’aspects de la foi. Promettre un amour qui soit pour toujours est possible quand on
découvre un dessein plus grand que ses propres projets, qui nous soutient et nous permet de donner I’avenir tout entier
a la personne aimée. La foi peut aider & comprendre toute la profondeur et toute la richesse de la génération d’enfants,
car elle fait reconnaitre en cet acte I’amour créateur qui nous donne et nous confie le mystére d’une nouvelle personne.
(...) En famille, la foi accompagne tous les ages de la vie, a commencer par 1’enfance : les enfants apprennent a se
confier a ’amour de leurs parents. C’est pourquoi, il est important que les parents cultivent en famille des pratiques
communes de foi, qu’ils accompagnent la maturation de la foi de leurs enfants. Traversant une période de la vie si
complexe, riche et importante pour la foi, les jeunes surtout doivent ressentir la proximité et 1’attention de leur famille
et de la communauté ecclésiale dans leur processus de croissance dans la foi. (...) Les jeunes désirent une vie qui soit
grande. La rencontre avec le Christ — le fait de se laisser saisir et guider par son amour — élargit I’horizon de
I’existence et lui donne une espérance solide qui ne décoit pas. La foi n’est pas un refuge pour ceux qui sont sans
courage, mais un épanouissement de la vie. Elle fait découvrir un grand appel, la vocation a I’amour, et assure que cet
amour est fiable, qu’il vaut la peine de se livrer a lui, parce que son fondement se trouve dans la fidélité de Dieu, plus
forte que notre fragilité. »

e Texte n°11, Ibid., n°56-57 : « Parler de la foi améne a parler aussi des épreuves douloureuses, mais justement
Paul voit en elles I’annonce la plus convaincante de I’Evangile ; parce que c’est dans la faiblesse et dans la souffrance
qu’émerge et se découvre la puissance de Dieu qui dépasse notre faiblesse et notre souffrance. (...) A I’heure de
1I’épreuve, la foi nous éclaire, et dans la souffrance et dans la faiblesse nous apparait clairement que “ce n’est pas nous
que nous préchons, mais le Christ Jésus, Seigneur” (2 Co 4, 5). (...) Le chrétien sait que la souffrance ne peut étre
¢liminée, mais qu’elle peut recevoir un sens, devenir acte d’amour, confiance entre les mains de Dieu qui ne nous
abandonne pas et, de cette maniére, étre une €tape de croissance de la foi et de ’amour. En contemplant [’union du
Christ avec le Pére, méme au moment de la souffrance la plus grande sur la croix (cf. Mc 15, 34), le chrétien apprend a
participer au regard méme de Jésus. Par conséquent la mort est éclairée et peut étre vécue comme 1’ultime appel de la
foi, I"ultime “Sors de la terre”, I'ultime “Viens !” prononcé par le Pére, & qui nous nous remettons dans la confiance
qu’il nous rendra forts aussi dans le passage définitif. La lumiére de la foi ne nous fait pas oublier les souffrances du
monde. Pour combien d’hommes et de femmes de foi, les personnes qui souffrent ont été des médiatrices de lumiére !
Ainsi le 1épreux pour saint Frangois d’Assise, ou pour la Bienheureuse Mére Teresa de Calcutta, ses pauvres. Ils ont
compris le mystére qui est en eux. En s’approchant d’eux, ils n’ont certes pas effacé toutes leurs souffrances, ni n’ont
pu leur expliquer tout le mal. La foi n’est pas une lumiére qui dissiperait toutes nos ténebres, mais la lampe qui guide
nos pas dans la nuit, et cela suffit pour le chemin. A ’homme qui souffre, Dieu ne donne pas un raisonnement qui
explique tout, mais il offre sa réponse sous la forme d’une présence qui accompagne, d’une histoire de bien qui s’unit
a chaque histoire de souffrance pour ouvrir en elle une trouée de lumiére. »

B) Les rapports de la raison et de la foi : des relations réciproques

e Texte n°1, Rom 1, 19-20: « Car ce qu’on peut connaitre de Dieu est pour eux manifeste : Dieu le leur a
manifesté. Depuis la création du monde, en effet, ses [attributs] invisibles sont rendus visibles a I’intelligence par ses
ceuvres : et sa puissance éternelle et sa divinité. » ;

e Texte n°2, Sg. 13, 3-5: « Que si, charmés de leur beauté, ils les ont pris pour des dieux, qu’ils sachent
combien leur Maitre est supérieur, car ¢’est I’Auteur méme de la beauté qui les a créés. Et si ¢’est leur puissance et
leur activité qui les ont frappés, qu’ils en déduisent combien plus puissant est Celui qui les a formés ; car la grandeur
et la beauté des créatures font, par analogie, contempler leur Auteur. »

o Texte n°3, In Rom, cap. 1, I. 6 : « Quelque chose est complétement inconnu de Dieu pour I’homme en cette
vie, a savoir ce qu’est Dieu. D’ou le fait que Paul trouve un autel a Athénes avec I’inscription : “Au Dieu inconnu”. Et
la raison de cela, c’est que la connaissance de ’homme commence par les choses qui nous sont connaturelles, a savoir
par les créatures sensibles qui ne sont pas proportionnées pour représenter 1’essence divine. »

e Texte n°4, In loan, cap. 1, |. 5: « Avant ’avénement du Verbe il y eut dans le monde une certaine lumiére,
celle que les philosophes se vantaient d’avoir ; mais elle fut fausse, parce que, comme le dit I’Epitre aux Romains 1,
21 : “Ils se sont dispersés dans leurs pensées, et leur cceur insensé s’est obscurci ; en effet, en disant qu’ils sont sages,
ils se sont rendus stupides” ; et Jérémie 10, 14 : “Tout homme est devenu sot en raison de sa science”. »

o Texte n°5, Expositio in symbolorum Apostolorum, pr. : « Aucun des philosophes avant 1’avénement du Christ
n’a pu, malgré tout son effort, en savoir autant sur Dieu et sur ce qui est nécessaire pour la vie éternelle, qu’apres
I’avénement du Christ n’en sait une vieille femme par la foi. »

e Texte n°6, Sermon Attendite a falsis prophetis, par. 2 : « On dit que Pythagore fut d’abord un boxeur, mais
que lorsqu’il eut entendu un maitre parler de I’immortalité de I’ame et assurer que 1’ame est immortelle, il en fut si
séduit qu’il abandonna tout le reste et se consacra a 1’étude de la philosophie. Mais y a-t-il une petite vieille
d’aujourd’hui qui ne sache que I’ame est immortelle ? La foi sait beaucoup plus de choses que la philosophie et donc,
si la philosophie s’oppose a la foi, il ne faut pas recevoir son enseignement. »

4



e Texte n°7, Super Boetium De Trinitate, pr.: « C’est ce que dit Job 36, 25 : “Tous les hommes le voient”, a
savoir Dieu, “chacun le regarde de loin”: en effet, les créatures, par lesquelles Dieu est connu naturellement, sont
distantes a I’infini de lui. Mais parce que, dans les choses qui sont vues de loin, la vue est facilement trompée, c’est
pourquoi ceux qui ont cherché a connaitre Dieu a partir des créatures, sont tombés dans de multiples erreurs. »

e Texte n°8, QD De veritate, g. 14, a. 8, c. : « La foi qui est considérée comme une vertu ne peut avoir cela en
raison de 1’évidence des choses, puisqu’elle porte sur celles qui n’apparaissent pas. Il faut donc qu’elle tienne cela du
fait qu’elle adhére a un témoignage dans lequel 1a Vérité est trouvée de maniere infaillible. Or, de méme que tout étre
créé, autant qu’il est en lui, est vain et déficient, & moins d’étre contenu par 1’étant incréé ; ainsi aussi, toute verité
créée est déficiente a moins qu’elle ne soit rectifiée par la vérité incréée. C’est pourquoi assentir au témoignage d’un
homme ou d’un Ange ne conduirait pas infailliblement a la vérité, & moins que ne soit considéré en lui le témoignage
de Dieu qui parle. C’est pourquoi il est nécessaire que la foi, qui est considérée comme une vertu, fasse adhérer
I’intellect de I’homme a cette vérité qui consiste dans la connaissance divine, en transcendant la vérité de son intellect
propre. »

e Texte n°9, Super librum Dionysii De divinis nominibus expositio, cap. 1, I. 1 : « Nous sommes unis par la foi a
des réalités plus hautes que ne le sont celles auxquelles la raison naturelle atteint et nous y adhérons de maniére plus
certaine, autant que la révélation divine est plus certaine que la connaissance humaine. »

e Texte n°10, In Gal, cap. 5, I. 4 : « “Marchez par I’esprit”, ¢’est-a-dire progressez par I’Esprit-Saint en opérant
bien. Car I’Esprit-Saint meut et pousse les coeurs a bien opérer (...). Il faut donc marcher par 1’esprit, c’est-a-dire par
I’intelligence, de sorte que la raison elle-méme ou I’intelligence concorde avec la loi de Dieu (...). Car I’esprit humain
est vain par lui-méme, et a moins qu’il ne soit régi d’ailleurs, il fluctue de ci et de 1a (...). La raison humaine ne peut
donc parfaitement se tenir droite @ moins qu’elle ne soit dirigée par I’Esprit divin. Et c’est pourquoi I’ Apdtre dit :
“Marchez par ’esprit”, ¢’est-a-dire par I’Esprit-Saint dirigeant et conduisant, que nous devons suivre comme nous
montrant la voie. Car la connaissance de la fin surnaturelle n’est en nous que par 1’Esprit-Saint, selon la 1° épitre aux
Corinthiens 2, 9 : “L’ceil n’a pas vu, et ’oreille n’a pas entendu, et il n’est pas monté au cceur de I’homme, etc.”, et il
s’ensuit : “Mais Dieu nous 1’a révélé par son Esprit”. De méme, <par I’Esprit Saint que nous devons suivre> comme
nous inclinant. Car 1’Esprit-Saint pousse et incline la puissance affective a bien vouloir, selon (...) le Psaume 142, 10 :
“Ton Esprit bon me conduira dans une terre droite”. »

e Texte n°11, In Il Cor, cap. 2, I. 3: «Cela est dit de la différence de connaissance au sujet de Dieu que
produisent les autres sciences et celle que produit la foi. Car la connaissance de Dieu que I’on a par les autres sciences
illumine seulement I’intellect, en montrant que Dieu est la cause premiere, qu’il est un et sage, etc. Mais la
connaissance de Dieu que ’on a par la foi illumine I’intellect et réjouit la puissance affective, parce qu’elle dit non
seulement que Dieu est la premicre cause, mais qu’il est notre sauveur, qu’il est rédempteur, et qu’il nous aime, qu’il
s’est incarné pour nous : toutes choses qui enflamment la puissance affective. Et ¢’est pourquoi il faut dire que <Dieu>
manifeste par nous a celui qui croit “I’odeur de sa connaissance”, ¢’est-a-dire la connaissance de sa douceur, parce que
cette odeur est diffusée partout. »

o Texte n°12, In loan, cap. 6, I. 3: « L’objet de la foi peut étre une créature : en effet je crois que le ciel est
créé ; de méme, une créature peut étre un témoin de la foi : en effet, je crois Paul ou n’importe quel saint ; mais la fin
de la foi ne peut étre que Dieu, car notre esprit se porte seulement en Dieu comme a une fin. Or la fin, puisqu’elle a
raison de bien, est 1’objet de I’amour ; et ¢’est pourquoi, croire en Dieu comme en une fin est le propre de la foi
formée par la charité. »

e Texte n°13, H. DE LUBAC, La foi chrétienne. Essai sur la structure du symbole des apbtres, Paris, éd. du Cerf,
2008, p. 165 : « Lorsque je crois en Dieu, lorsque je lui donne ma foi, lorsque, en réponse a son initiative, je m’en
remets a lui par le fond de mon étre, il s’établit entre lui et moi un lien de réciprocité d’une telle nature que le méme
mot de “foi” a pu étre appliqué a chacun des deux partenaires. “La foi des deux parties”, a écrit saint Jean de la Croix,
non sans hardiesse, a propos du rapport de I’ame croyante avec Dieu. Il s’agit en effet de “la rencontre de deux
personnes, se portant 1’une vers I’autre dans une plénitude de présence, une totalité d’engagement”. De fait, “en son
sens primitif et naturel, le mot foi éveille 1’idée de fidélité loyale” et évoque le don réciproque des époux. »

e Texte n°14, ST, llallae, g. 6, a. 1, ¢ : « Puisque I’homme, en donnant son assentiment aux choses qui sont de
foi, est éleve au-dessus de sa nature, il est nécessaire que cela soit en lui en raison d’un principe surnaturel le mouvant
intérieurement, qui est Dieu. Et c’est pourquoi la foi quant a ’assentiment, qui est 1’acte principal de la foi, vient de
Dieu mouvant intérieurement par la grace. »

o Texte n°15, In loan, cap. 6, . 4: « Le fait méme de croire est en nous en vertu d’un don de Dieu (...). Or
parfois, Dieu le Pére est dit donner au Fils les hommes qui croient, comme ici : “Tout ce que me donne le Pére, vient a
moi”. Parfois, le Fils donne au Pére, comme dans ce passage de la 1ére épitre aux Corinthiens 15, 24 : “Quand il aura
livré le royaume au Dieu et Pére”. De la nous comprenons que, de méme que le Pére en donnant ne perd pas pour lui
le royaume, ainsi non plus le Fils. Mais le Pére donne au Fils en tant qu’il fait que ’homme adhére a sa parole (...). Et
le Fils attire au Pére, en tant que sa parole manifeste le Pere lui-méme. »

e Texte n°16, In loan, cap. 14, |. 6 : « De méme que ’effet de la mission du Fils est de conduire au Pére, ainsi
I’effet de la mission de 1’Esprit Saint est de conduire les fidéles au Fils. Et le Fils, puisqu’il est la sagesse engendrée
elle-méme, est la vérité méme, selon ce qui est dit ci-dessus 14, 6 : “Moi, je suis la voie, la vérité et la vie”. Et c’est

5



pourquoi, I’effet d’une telle mission est de rendre les hommes participants de la divine sagesse, et connaisseurs de la
vérité. Donc, le Fils nous livre ’enseignement, puisqu’il est le Verbe ; mais I’Esprit Saint nous rend capables de son
enseignement. Il dit donc : “Lui vous enseignera toutes choses”, puisque, quel que soit ce qu’un homme enseigne
extérieurement, si 1I’Esprit Saint ne lui donne intérieurement 1’intelligence, il travaille en vain : parce que si I’Esprit
Saint n’est pas présent au coeur de celui qui entend, vaine sera la parole de celui qui enseigne (...) ; et c’est si vrai que
le Fils lui-méme parlant par I’organe de I’humanité ne peut rien si lui-méme n’agit pas intérieurement par 1’Esprit
Saint. (...) Or il nous fait savoir toutes choses en nous inspirant intérieurement, en nous dirigeant et en nous élevant
vers les réalités spirituelles. »

o Texte n°17, ST, llla, g. 55, a. 5, . : « Le Christ a montré ces signes de résurrection aux disciples pour deux
raisons. Premiérement, parce que leurs cceurs n’étaient pas disposés au fait de recevoir facilement la foi en la
résurrection. C’est pourquoi, lui-méme leur dit dans le dernier chapitre de Luc (24, 25) : “O gens stupides et au coeur
lent & croire!” Et au dernier chapitre de Marc, “il leur reprocha leur incrédulité et leur dureté de coeur”.
Deuxiémement, pour qu’en leur montrant des signes de ce genre, leur témoignage soit rendu plus efficace, selon ce
passage de la Premiére Epitre de Jean 1, 1-2 : “Ce que nous avons vu et entendu, et ce que nos mains ont touché, nous
en témoignons.” »

e Texte n°18, ST, llalle, g. 2, a. 9, ad 3 : « Celui qui croit a quelque chose I’amenant suffisamment a croire : en
effet, il est amené par I’autorité de I’enseignement divin confirmé par les miracles, et qui plus est, par 1’instinct
intérieur de Dieu qui I’y invite. C’est pourquoi il ne croit pas a la 1égére. Cependant il n’a pas un motif suffisant pour
savoir. Et c’est pourquoi la raison de mérite n’est pas enlevée. »

e Texte n°19, Contra Gent., lib. 1l, cap. 2, 3 : « En effet, tout ce qui est distribué de la bonté et de la perfection
dans les diverses créatures de maniére particuliere, tout cela est rassemblé en lui de maniére universelle, comme dans
la source de toute bonté (...). Si donc la bonté des créatures, leur beauté et leur douceur attirent ainsi les esprits des
hommes, la fontaine de la bonté divine, comparée attentivement aux ruisseaux de bonté que 1’on peut trouver dans les
créatures, attire totalement a elle leurs ames enflammées. »

e Texte n°20, ibid., 4 : « Cette etude établit les hommes dans une certaine ressemblance de la perfection divine.
On a, en effet, montré dans le livre | que Dieu, en se connaissant lui-méme, voit en lui toutes les autres choses. Donc,
puisque la foi chrétienne instruit I’homme surtout sur Dieu, et lui fait connaitre les créatures par la lumiere de la
révélation divine, il se produit en I’homme une certaine ressemblance de la sagesse divine. »

o Texte n°21, ibid., cap. 3, 5: « La doctrine apparait donc fausse, de ceux qui disaient que ce que I’on peut
penser des créatures est sans importance pour la vérité de la foi du moment que ce que I’on pense de Dieu est correct,
comme Augustin le raconte (...). Car I’erreur sur les créatures rejaillit en une fausse doctrine sur Dieu, et détourne les
esprits des hommes de Dieu, vers qui la foi s’efforce de les diriger, en les soumettant a d’autres causes. »

Hi- L’espérance

A) La nature de ’espérance

o Texte n°l, ST, llallae, g. 17, a. 1, c. : « Mais quelque chose nous est possible de deux fagons : ou par nous-
mémes ou par les autres (...). Quand donc nous espérons quelque chose comme possible pour nous grace au secours
divin, notre espérance atteint Dieu lui-méme, sur I’aide de qui nous nous appuyons. »

e Texte n°2, Ibid., a. 2, c. : « L’espérance de laquelle nous parlons atteint Dieu en s’appuyant sur son aide pour
obtenir le bien espéré. Mais il faut que 1’effet soit proportionné a la cause. Et ¢’est pourquoi le bien que nous devons
espérer proprement et principalement de Dieu est le bien infini qui est proportionné a la puissance de Dieu qui nous
aide : car c’est le propre d’une vertu infinie de conduire a un bien infini. Or ce bien est la vie éternelle qui consiste
dans la fruition de Dieu lui-méme ; en effet, on ne doit pas espérer de lui quelque chose de moins que lui-méme,
puisque sa bonté, par laquelle il communique des biens a la créature, n’est pas moindre que son essence. Et c’est
pourquoi I’objet propre et principal de I’espérance est la béatitude éternelle. »

e Texte n°3, Ibid., a. 6, c.: « Une vertu est appelée théologale du fait qu’elle a Dieu pour objet auquel elle
adhére. Or quelqu’un peut adhérer a un étre de deux fagons : d’une part a cause de lui-méme, d’autre part en tant que
par lui on parvient a autre chose. Ainsi, la charité fait que ’homme adhére a Dieu pour lui-méme, en unissant la
volonté de I’homme a Dieu par affection d’amour. Mais 1’espérance et la foi font que I’homme adhére a Dieu comme
a un principe duquel nous parviennent des biens. Or de Dieu nous parviennent et la connaissance de la Vérité et
I’obtention de la bonté parfaite. C’est pourquoi la foi fait que ’homme adhére a Dieu en tant qu’il est pour nous
principe de la connaissance de la Vvérité : en effet nous croyons que ces choses qui nous sont dites par Dieu sont vraies.
Et I’espérance nous fait adhérer a Dieu en tant qu’il est pour nous le principe de la bonté parfaite, a savoir en tant que
par I’espérance nous nous appuyons sur le secours divin pour obtenir la béatitude. »

e Texte n°4, BENOIT XVI, Spe Salvi, n°2 : « Ce qui a été déterminant pour la conscience des premiers chrétiens,
a savoir le fait d'avoir recu comme don une espérance crédible, se manifeste aussi la ou est mise en regard I'existence
chrétienne avec la vie avant la foi, ou avec la situation des membres des autres religions. Paul rappelle aux Ephésiens
que, avant leur rencontre avec le Christ, ils étaient “sans espérance et sans Dieu dans le monde” (cf. Ep 2, 12).
Naturellement, il sait qu'ils avaient eu des dieux, qu'ils avaient eu une religion, mais leurs dieux s'étaient révélés
discutables et, de leurs mythes contradictoires, n'émanait aucune espérance. Malgré les dieux, ils étaient “sans Dieu”

6



et, par conséquent, ils se trouvaient dans un monde obscur, devant un avenir sombre. “In nihil ab nihilo quam cito
recidimus” (Du néant dans le néant, combien rapidement nous retombons), dit une épitaphe de I'époque — paroles dans
lesquelles apparait sans ambiguité ce a quoi Paul fait référence. C'est dans le méme sens qu'il dit aux Thessaloniciens :
vous ne devez pas étre “abattus comme les autres, qui n'ont pas d'espérance” (1 Th 4, 13). Ici aussi, apparait comme
élément caractéristique des chrétiens le fait qu'ils ont un avenir : ce n'est pas qu'ils sachent dans les détails ce qui les
attend, mais ils savent de maniére générale que leur vie ne finit pas dans le néant. C'est seulement lorsque l'avenir est
assuré en tant que réalité positive que le présent devient aussi vivable. Ainsi, nous pouvons maintenant dire : le
christianisme n'était pas seulement une “bonne nouvelle” — la communication d'un contenu jusqu'a présent ignoré. (...)
Cela signifie que I'Evangile n'est pas uniquement une communication d'éléments que I'on peut connaitre, mais une
communication qui produit des faits et qui change la vie. La porte obscure du temps, de l'avenir, a été ouverte toute
grande. Celui qui a I'espérance vit difféeremment ; une vie nouvelle lui a déja été donnée. »

e Texte n°5, Ibid., n°14: «[Saint Augustin] cite le Psaume 144 [143], 15 : “Bienheureux le peuple dont le
Seigneur est le Dieu”. Et il continue : “Pour faire partie de ce peuple et que nous puissions parvenir [...] & vivre avec
Dieu pour toujours, ‘le but du précepte, c'est I'amour qui vient d'un cceur pur, d'une bonne conscience et d'une foi
sincere’ (1 Tm 1, 5)”. Cette vie véritable, vers laquelle nous cherchons toujours de nouveau a tendre, est liée au fait
d'étre en union existentielle avec un “peuple” et, pour toute personne, elle ne peut se réaliser qu'a l'intérieur de ce
“nous”. Elle présuppose donc l'exode de la prison de son propre “moi”, parce que c'est seulement dans I'ouverture de
ce sujet universel que s'ouvre aussi le regard sur la source de la joie, sur I'amour lui-méme — sur Dieu. »

e Texte n°6, Ibid., n°26-27 : « Ce n'est pas la science qui rachéte I'nomme. L'homme est racheté par I'amour.
Cela vaut déja dans le domaine purement humain. Lorsque quelqu'un, dans sa vie, fait I'expérience d'un grand amour,
il s'agit d'un moment de “rédemption” qui donne un sens nouveau a sa vie. Mais, trés rapidement, il se rendra compte
que l'amour qui lui a été donné ne résout pas, par lui seul, le probléeme de sa vie. Il s'agit d'un amour qui demeure
fragile. Il peut étre détruit par la mort. L'étre humain a besoin de I'amour inconditionnel. 1l a besoin de la certitude qui
lui fait dire : “Ni la mort ni la vie, ni les esprits ni les puissances, ni le présent ni l'avenir, ni les astres, ni les cieux, ni
les abimes, ni aucune autre créature, rien ne pourra nous séparer de I'amour de Dieu qui est en Jésus Christ” (Rm 8,
38-39). Si cet amour absolu existe, avec une certitude absolue, alors — et seulement alors — 'homme est “racheté”, quel
que soit ce qui lui arrive dans un cas particulier. C'est ce que 1'on entend lorsqu'on dit : Jésus Christ nous a “rachetés”.
Par lui nous sommes devenus certains de Dieu — d'un Dieu qui ne constitue pas une lointaine “cause premicre” du
monde — parce que son Fils unique s'est fait homme et de lui chacun peut dire : “Ma vie aujourd'hui dans la condition
humaine, je la vis dans la foi au Fils de Dieu qui m'a aimé et qui s'est livré pour moi” (Ga 2, 20). En ce sens, il est
vrai que celui qui ne connait pas Dieu, tout en pouvant avoir de multiples espérances, est dans le fond sans espérance,
sans la grande espérance qui soutient toute I'existence (cf. Ep 2, 12). La vraie, la grande espérance de I'homme, qui
résiste malgré toutes les désillusions, ce ne peut étre que Dieu — le Dieu qui nous a aimés et qui nous aime toujours
“jusqu'au bout”, “jusqu'a ce que tout soit accompli” (cf.Jn 13, 1 et 19, 30). Celui qui est touché par I'amour
commence a comprendre ce qui serait précisément “vie”. Il commence a comprendre ce que veut dire la parole
d'espérance que nous avons rencontrée dans le rite du Baptéme : de la foi j'attends la “vie éternelle” — la vie véritable
qui, totalement et sans menaces, est, dans toute sa plénitude, simplement la vie. Jésus, qui a dit de lui-méme étre venu
pour que nous ayons la vie et que nous l'ayons en plénitude, en abondance (cf. Jn 10, 10), nous a aussi expliqué ce que
signifie “la vie” : “La vie éternelle, c'est de te connaitre, toi le seul Dieu, le vrai Dieu, et de connaitre celui que tu as
envoyé, Jésus Christ” (Jn 17, 3). La vie dans le sens véritable, on ne I'a pas en soi, de soi tout seul et pas méme
seulement par soi : elle est une relation. Et la vie dans sa totalité est relation avec Celui qui est la source de la vie. Si
nous sommes en relation avec Celui qui ne meurt pas, qui est Lui-méme la Vie et I'Amour, alors nous sommes dans la
vie. Alors nous “vivons”. »

B) Les lieux d’apprentissage et d’exercice de [’espérance

e Texte n°1, Ibid., n°32 : « Si personne ne m'écoute plus, Dieu m'écoute encore. Si je ne peux plus parler avec
personne, si je ne peux plus invoquer personne — je peux toujours parler a Dieu. S'il n'y a plus personne qui peut
m'aider — la ou il s'agit d'une nécessité ou d'une attente qui dépasse la capacité humaine d'espérer, Lui peut m'aider. Si
je suis relégué dans une extréme solitude... ; celui qui prie n'est jamais totalement seul. »

e Texte n°2, Ibid., n°33 : « Prier ne signifie pas sortir de I'histoire et se retirer dans I'espace privé de son propre
bonheur. La facon juste de prier est un processus de purification intérieure qui nous rend capables de Dieu et de la
sorte capables aussi des hommes. Dans la priére, I'homme doit apprendre ce qu'il peut vraiment demander a Dieu — ce
qui est aussi digne de Dieu. Il doit apprendre qu'on ne peut pas prier contre autrui. Il doit apprendre qu'on ne peut pas
demander des choses superficielles et commodes que I'on désire dans l'instant — la fausse petite espérance qui le
conduit loin de Dieu. Il doit purifier ses désirs et ses espérances. 1l doit se libérer des mensonges secrets par lesquels il
se trompe lui-méme : Dieu les scrute, et la confrontation avec Dieu oblige I'nomme a les reconnaitre lui aussi. (...) La
non-reconnaissance de la faute, l'illusion d'innocence ne me justifient pas et ne me sauvent pas, parce que
I'engourdissement de la conscience, I'incapacité de reconnaitre le mal comme tel en moi, telle est ma faute. S'il n'y a
pas de Dieu, je dois peut-étre me réfugier dans de tels mensonges, parce qu'il n'y a personne qui puisse me pardonner,
personne qui soit la mesure véritable. Au contraire, la rencontre avec Dieu réveille ma conscience parce qu'elle ne me



fournit plus d'auto-justification, qu'elle n'est plus une influence de moi-méme et de mes contemporains qui me
conditionnent, mais qu'elle devient capacité d'écoute du Bien lui-méme. »

o Texte n°3, Ibid., n°35: « L'engagement quotidien pour la continuation de notre vie et pour l'avenir de
I'ensemble nous épuise ou se change en fanatisme si nous ne sommes pas eclairés par la lumiere d'une espérance plus
grande, qui ne peut &tre détruite ni par des échecs dans les petites choses ni par lI'effondrement dans des affaires de
portée historique. Si nous ne pouvons espérer plus que ce qui est effectivement accessible d'une fois sur l'autre ni plus
que ce qu'on peut espérer des autorités politiques et économiques, notre vie se réduit bien vite a étre privée
d'espérance. Il est important de savoir ceci : je peux toujours encore espérer, méme si apparemment pour ma vie ou
pour le moment historique que je suis en train de vivre, je n'ai plus rien a espérer. Seule la grande espérance-certitude
que, malgré tous les échecs, ma vie personnelle et I'histoire dans son ensemble sont gardées dans le pouvoir
indestructible de I'Amour et qui, grace a lui, ont pour lui un sens et une importance, seule une telle espérance peut
dans ce cas donner encore le courage d'agir et de poursuivre. »

e Texte n°4, « Dieu seul pourrait le réaliser : seul un Dieu qui entre personnellement dans I'histoire en se faisant
homme et qui y souffre. Nous savons que ce Dieu existe et donc que ce pouvoir qui “enléve le péché du monde” (Jn 1,
29) est présent dans le monde. Par la foi dans I'existence de ce pouvoir, l'espérance de la guérison du monde est
apparue dans I'histoire. Mais il s'agit précisément d'espérance et non encore d'accomplissement ; espérance qui nous
donne le courage de nous mettre du coté du bien méme la ou cela semble sans espérance, tout en restant conscients
que, faisant partie du déroulement de I'histoire tel qu’il apparait extérieurement, le pouvoir de la faute demeure aussi
dans l'avenir une présence terrible. (...) Nous pouvons chercher a limiter la souffrance, a lutter contre elle, mais nous
ne pouvons pas I'éliminer. Justement la ou les hommes, dans une tentative d'éviter toute souffrance, cherchent a se
soustraire a tout ce qui pourrait signifier souffrance, la ou ils veulent s'épargner la peine et la douleur de la vérité, de
I'amour, du bien, ils s'enfoncent dans une existence vide, dans laquelle peut-étre n'existe pratiquement plus de
souffrance, mais ou il y a d'autant plus I'obscure sensation du manque de sens et de la solitude. Ce n'est pas le fait
d'esquiver la souffrance, de fuir devant la douleur, qui guérit I'nomme, mais la capacité d'accepter les tribulations et de
mdrir par elles, d'y trouver un sens par l'union au Christ, qui a souffert avec un amour infini. »*

e Texte n°5, Ibid., n°44 : « La protestation contre Dieu au nom de la justice ne sert a rien. Un monde sans Dieu
est un monde sans espérance (cf. Ep 2, 12). Seul Dieu peut créer la justice. Et la foi nous donne la certitude qu'll le
fait. L'image du Jugement final est en premier lieu non pas une image terrifiante, mais une image d'espérance ; pour
nous peut-étre méme l'image décisive de I'espérance. Mais n'est-ce pas aussi une image de crainte ? Je dirais : c'est une
image qui appelle a la responsabilité. Une image, donc, de cette crainte dont saint Hilaire dit que chacune de nos
craintes a sa place dans I'amour. Dieu est justice et crée la justice. C'est cela notre consolation et notre espérance. Mais
dans sa justice il y a aussi en méme temps la grace. Nous le savons en tournant notre regard vers le Christ crucifié et
ressuscité. Justice et grace doivent toutes les deux étre vues dans leur juste relation intérieure. La grace n'exclut pas la
justice. Elle ne change pas le tort en droit. Ce n'est pas une éponge qui efface tout, de sorte que tout ce qui s'est fait sur
la terre finisse par avoir toujours la méme valeur. »

V- La charité
A) La charité comme vertu supréme

o Texte n°l, ST, llallae, g. 23, a. 6, c. : « Puisque le bien dans les actes humains se prend selon qu’ils sont réglés
par la regle due, il est nécessaire que la vertu humaine qui est le principe des actes bons, consiste dans le fait
d’atteindre la régle des actes humains. Or il y a une double régle des actes humains, comme on I’a dit ci-dessus, a
savoir la raison humaine et Dieu : mais Dieu est la premiére régle, par laquelle la raison humaine doit étre réglée aussi.
Et c’est pourquoi les vertus théologales qui consistent dans le fait d’atteindre cette régle premiére, du fait que leur
objet est Dieu, sont plus excellentes que les vertus morales ou intellectuelles qui consistent dans le fait d’atteindre la
raison humaine. C’est pourquoi, il est nécessaire aussi que parmi les vertus théologales elles-mémes, celle-1a soit la
plus puissante qui atteint Dieu davantage. Or toujours, ce qui est par soi est supérieur a ce qui est par un autre. Mais la
foi et ’espérance atteignent Dieu selon que nous proviennent de lui ou la connaissance du vrai, ou I’obtention du
bien ; mais la charité atteint Dieu lui-méme tel qu’il se tient en lui-méme, non tel que de lui quelque chose nous
parvient. Et ¢’est pourquoi, la charité est plus excellente que la foi et 1’espérance ; et par conséquent que toutes les
autres vertus. »

e Texte n°2, ST, lallae, . 65, a. 5, c. : « La charité ne signifie pas seulement I’amour de Dieu mais aussi une
certaine amitié avec lui ; celle-ci ajoute a I’amour le fait de rendre amour pour amour de maniére mutuelle, avec une
mise en commun mutuelle (...). Or cette société de I’homme avec Dieu, qui est une certaine conversation familiére
avec lui, est commenceée a présent ici-bas par la grace, et sera parfaite a I’avenir dans la gloire : chacune de ces choses
est tenue par la foi et I’espérance. C’est pourquoi, de méme que quelqu’un ne pourrait avoir une amitié avec un autre
s’il ne croyait pas ou s’il désespérait de pouvoir avoir une société ou une conversation familiére avec lui, ainsi
quelqu’un ne peut avoir d’amitié pour Dieu qui est charité, a moins qu’il n’ait la foi par laquelle il croit & une société

! Ibid., n°36-37.



de ce genre et a une conversation de I’homme avec Dieu, et s’il n’espeére se rapporter a cette société. Et ainsi, la charité
ne peut étre en aucune fagon sans la foi et ’espérance. »

B) La charité comme amitié avec Dieu

e Texte n°l, In | Cor, cap. 13, I. 4: « L’amour est une puissance unitive, et tout amour consiste dans une
certaine union. D’ou, selon les diverses unions, diverses espéces d’amitié sont distinguées par le Philosophe. Mais
nous, nous avons une double union avec Dieu. La premiére est quant aux biens de la nature que nous participons ici de
lui ; autre est quant a la béatitude en tant que nous sommes ici-bas participants par la grace de la félicité céleste,
autant que c’est possible ici-bas ; nous espérons aussi parvenir a I’obtention parfaite de cette béatitude éternelle et
devenir citoyens de la Jérusalem céleste. Et selon le premier ordre de communion avec Dieu, il y a I’amitié naturelle
selon laquelle chaque chose, selon ce qu’elle est, tend vers Dieu comme cause premiére et bien supréme, et le désire
comme sa fin. Selon le second ordre de communion, il y a I’amour de charité par lequel seule la créature intellectuelle
aime Dieu. Mais parce que rien ne peut étre aimé qui ne soit connu, ¢’est pourquoi, est exigée d’abord pour I’amour de
charité la connaissance de Dieu. Et parce que c’est au-dessus de la nature, est d’abord exigée la foi, qui porte sur ce
qui n’apparait pas. Deuxiémement, afin que ’homme ne défaille pas, ou ne s’égare pas, est exigée 1’espérance, par
laguelle il tend vers cette fin, comme se rapportant a lui. »

o Texte n°2, ST, llallae, g. 23, a. 1, c. : « Puisque donc il y a une mise en commun de 1’homme avec Dieu qui
nous communique sa béatitude, il faut qu’une amitié soit fondée sur cette mise en commun. De cette derniére, il est dit
dans la 1 épitre aux Corinthiens 1, 9 : “Dieu est fidéle, lui par qui vous avez été appelés a la société de son Fils”. Or
I’amour fond¢ sur cette mise en commun est la charité. C’est pourquoi il est manifeste que la charité est une amitié de
I’homme avec Dieu. »

e Texte n°3, ibid., g. 25, a. 2, ad 2 : « La charité est la communication méme de la vie spirituelle par laguelle on
parvient a la béatitude. Et c’est pourquoi elle est aimée comme le bien désiré pour tous ceux que nous aimons de
charité. »

C) La charité comme amitié avec le prochain

e Texte n°1, ST, llallae, g. 25, a. 1, c: « Mais la raison d’aimer le prochain est Dieu : en effet, nous devons
aimer dans le prochain le fait qu’il soit en Dieu. D’ou il est manifeste que c’est la méme espece d’acte par lequel Dieu
est aimé et par lequel le prochain est aimé. Et en raison de cela, I’habitus de charité, non seulement s’étend a I’amour
de Dieu, mais aussi a I’amour du prochain. »

e Texte n°2, QD De virtutibus, g. 2, a. 4, c. : « Nous pouvons aimer quelqu’un de deux maniéres : d’une part, en
raison de lui-méme, d’autre part, en raison d’un autre. Nous aimons quelqu’un en raison de lui-méme quand nous
I’aimons en raison de son bien propre, ¢’est-a-dire en tant qu’il est en lui-méme honnéte, ou qu’il est pour nous
plaisant ou utile. Nous aimons quelqu’un en raison d’un autre quand nous 1’aimons parce qu’il a un lien avec un autre
que nous aimons. En effet, du fait méme que nous aimons quelqu’un pour lui-méme, nous aimons aussi tous ceux de
sa famille, et tous ses consanguins et ses amis, en tant qu’ils ont un lien avec lui (...). Ainsi donc il faut dire que la
charité aime Dieu en raison de lui-méme ; et en raison de lui, elle aime tous les autres en tant qu’ils sont ordonnés a
Dieu ; c’est pourquoi d’une certaine maniére, elle aime Dieu dans tous les prochains ; en effet, le prochain est ainsi
aimé de charité parce que Dieu est en lui, ou pour que Dieu soit en lui. »

o Texte n°3, Collationes in decem praeceptis, art. 2 : « Le premier est I’amour divin, parce que, comme il est dit
dans la 1¢® Epitre de Jean 4, 20 : “Si quelqu’un dit qu’il aime Dieu et qu’il hait son frére, c’est un menteur”. En effet,
celui qui dit aimer quelqu’un, et a de la haine pour son fils ou pour ses membres, ment. Mais les fidéles, nous sommes
tous fils et membres du Christ. (...) Et c’est pourquoi, celui qui hait son prochain n’aime pas Dieu. Le second est le
précepte divin. En effet, le Christ au moment de son départ, parmi tous les autres commandements, a surtout
recommandé ce commandement en disant en Jean 15, 12 : “Ceci est mon commandement, que vous vous aimiez les
uns les autres comme je vous ai aimés”. En effet, personne ne garde les commandements divins s’il a de la haine pour
son prochain. C’est pourquoi, c’est cela qui est le signe de 1’observance de la loi divine, I’amour du prochain. D’ou le
fait que le Seigneur, en Jean 13, 35 déclare : “En cela tous connaitront que vous étes mes disciples, si vous avez de
I’amour les uns pour les autres”. Il ne dit pas que c’est dans le fait de ressusciter des morts, ni dans un autre signe
¢vident, mais cela est le signe, si vous avez de I’amour les uns pour les autres. (...) Le troisieme est le fait de
communiquer dans la nature. En effet, comme il est dit dans 1’Ecclésiastique 13, 19, “tout animal aime celui qui lui est
semblable”. D’ou le fait que, puisque les hommes sont semblables en nature, ils doivent s’aimer les uns les autres. Et
¢’est pourquoi hair son prochain est non seulement contre la loi divine, mais aussi contre la loi naturelle. Le quatriéme
est ’obtention d’un avantage. En effet, tous les biens d’un autre nous sont utiles par la charité. En effet, elle est ce qui
unit I’Eglise et rend toutes choses communes. »

e Texte n°4, ST, llallae, q. 44, a. 7, C. : « La raison d’aimer est évoquée du fait que le prochain est nommé : en
effet, nous devons aimer de charité les autres pour cette raison qu’ils nous sont proches et selon 1’image naturelle de
Dieu et selon la capacité de la gloire. Et peu importe qu’il soit appelé prochain, ou frére (...) ou ami (...), car par tous
ces termes, la méme affinité est désignée. »



e Texte n°5, De perfectione spiritualis vitae, cap. 3: « Il y a en effet deux préceptes de la charité, dont 1’un se
rapporte a I’amour de Dieu, I’autre a I’amour du prochain. Or ces deux préceptes ont un ordre réciproque selon 1’ordre
de la charité. Car ce qui doit étre principalement aimé de charité est le bien supréme qui nous rend bienheureux, a
savoir Dieu ; mais secondairement le prochain doit étre aimé de charité, lui qui nous est uni par un certain droit social
dans la participation de la béatitude : c’est pourquoi, ce que nous devons aimer par la charité dans le prochain, ¢’est
gue nous parvenions ensemble a la béatitude. »

e Texte n°6, De perfectione spiritualis vitae, cap. 14: « Bien que chacun des deux soit dit aimé, est
véritablement aimé cependant celui & qui on souhaite du bien. Quant au bien que quelqu’un souhaite a un autre, il est
dit étre aimé comme par accident, en tant qu’il rentre dans I’acte de I’amour de maniére conséquente. »

o Texte n°7, ibid. : « En effet, de méme que les hommes qui sont concitoyens d’une méme cité se rencontrent en
ce qu’ils sont soumis a un seul prince par les lois duquel ils sont gouvernés, ainsi aussi, tous les hommes en tant qu’ils
tendent naturellement a la béatitude, ont une certaine communion générale dans leur rapport & Dieu comme au
principe supréme de tous, la source de leur béatitude, et le Iégislateur de toute justice. Or il faut considérer que le bien
commun selon la droite raison est a préférer au bien propre ; ¢’est pourquoi chaque partie est ordonnée par un instinct
naturel au bien du tout : le signe en est que quelqu’un expose sa main au coup pour conserver le cceur ou la téte, dont
la vie de tout I’homme dépend. Or dans la communauté susdite par laquelle tous les hommes communient dans la fin
de la béatitude, chague homme est considéré comme une partie ; et le bien commun du tout est Dieu lui-méme en qui
la béatitude de tous consiste. Ainsi donc, selon la droite raison et I’instinct de nature, chacun s’ordonne lui-méme a
Dieu, comme une partie est ordonnée au bien du tout : c’est ce qui est achevé par la charité par laquelle ’homme
s’aime lui-méme pour Dieu. Puisque donc quelqu’un aime aussi le prochain pour Dieu, il I’aime comme lui-méme, et
par la la dilection devient sainte elle-méme. »

e Texte n°8, In Rom, cap. 13, |. 2: « Le devoir de la dilection fraternelle est accompli de telle sorte qu’il est
toujours di. Premierement, parce que nous devons la dilection au prochain a cause de Dieu que nous ne pouvons
suffisamment remercier. En effet, il est dit dans la 1% épitre de Jean 4, 21 : “Nous avons ce commandement de Dieu
que celui qui aime Dieu, aime aussi son frére”. Deuxieémement, parce que la cause de la dilection demeure toujours,
qui est la similitude de la nature et de la grace, selon I’Ecclésiastique 13, 19 : “Tout animal aime celui qui lui est
semblable, ainsi aussi tout homme celui qui lui est proche”. Troisiémement, parce que la charité en celui qui aime ne
s’amoindrit pas mais grandit, selon 1’épitre aux Philippiens 1, 9 : “Je demande que votre charité abonde de plus en
plus.” »

e Texte n°9, De perfectione spiritualis vitae, cap. 15 : « Ce degré de dilection se réduit d’une certaine fagon aux
limites de la nature : en effet, parce que tous les hommes communient dans la nature de I’espéce, tout homme est
naturellement ami pour tout homme. Et cela est montré de maniére manifeste en ce qu’un homme oriente sur le
chemin un autre homme égaré, et le reléve d’une chute, et exprime d’autres effets d’un amour de ce genre. Mais parce
que ’homme s’aime naturellement lui-méme plus qu’il n’aime un autre, ¢’est de la méme racine que procéde le fait
que quelque chose soit aimé, et son contraire soit objet de haine, et il s’ensuit que la dilection des ennemis n’est pas
comprise dans les limites de la dilection naturelle. »

e Texte n°10, ibid. : « A I’amour des ennemis, rien ne peut mouvoir si ce n’est Dieu seul ; en effet ils sont aimés
en tant qu’ils sont de Dieu, comme faits a son image et capables de lui. Et parce que la charité préfere Dieu a tous les
autres biens, elle ne considére pas le manque de n’importe quel bien qu’elle souffre des ennemis pour les hair ; mais
elle considere plus le bien divin pour les aimer. C’est pourquoi, plus parfaitement brille en I’homme 1’amour de Dieu,
plus facilement son esprit est-il entrainé a aimer son ennemi. »

e Texte n°11, ST, llallae, g. 25, a. 6, . : « Dans les pécheurs, deux choses peuvent étre considérées, a savoir la
nature et la faute. Selon la nature, qu’ils tiennent de Dieu, ils sont capables de béatitude, sur la communication de
laquelle la charité est fondée (...). Et ¢’est pourquoi, selon leur nature ils doivent étre aimés de charité. Mais leur faute
est contraire a Dieu, et est un empéchement a la béatitude. D’ou le fait que selon la faute, par laquelle ils sont
détournés de Dieu, n’importe quel pécheur doit étre hai (...). En effet, nous devons hair dans les pécheurs le fait qu’ils
sont pécheurs, et aimer le fait qu’ils sont des hommes capables de béatitude. Et cela, c’est les aimer vraiment de
charité a cause de Dieu. »

e Texte n°12, ST, llallae, g. 25, a. 3, ¢.: «Or je ne peux au sens propre vouloir du bien a une créature
irrationnelle, parce qu’il ne lui est pas propre d’avoir un bien, mais c’est le propre seulement de la créature rationnelle
qui est maitresse de se servir du bien qu’elle a par le libre arbitre. Et ¢’est pourquoi le Philosophe dit au livre 11 de la
Physique, qu’a des étres de ce genre nous ne disons pas que du bien ou du mal leur arrive, si ce n’est par similitude. »

e Texte n°13, ibid. : « Les créatures irrationnelles peuvent cependant étre aimées de charité comme des biens
que nous voulons aux autres, a savoir en tant que par la charité nous voulons qu’elles soient conservées pour I’honneur
de Dieu et 1’utilit¢ des hommes. »

e Texte n°14, De perfectione spiritualis vitae, cap. 17 : « Mais il y en a d’autres qui accordent aux prochains les
biens spirituels et divins qui sont au-dessus de la nature et de la raison, a savoir la doctrine divine, le fait de conduire
par la main vers Dieu, et la communication des sacrements spirituels. (...) Or la communication de biens de ce genre
se rapporte a une perfection singuliére de la dilection fraternelle, car par ces biens ’homme est uni a Ia fin ultime en
quoi consiste la perfection supréme de I’homme. (...) Les biens qu’ils donnent aux prochains sont au-dessus d’eux-

10



mémes. Et il est encore ajouté a cette perfection si les biens spirituels de ce genre ne sont pas donnés seulement a un
ou deux, mais a toute une multitude. »

o Texte n°15, In Rom, cap. 13, I. 2 « “Ton prochain” se rapporte a tout homme et méme aux saints Anges (...).
En effet, par le nom de prochain on entend quiconque fait miséricorde a un autre (...). Or, parce que le prochain est
proche de son prochain (“quia proximus est proximo proximus”), il s’ensuit que celui-la aussi qui regoit la miséricorde
de quelqu’un est dit son prochain. Mais les saints anges exercent pour nous la miséricorde, et nous devons |’exercer
envers tous les hommes, comme nous devons la recevoir d’eux quand nous en avons besoin. De I3, il est clair que les
saints Anges comme tous les hommes sont dits étre nos prochains, parce que la béatitude vers laquelle nous tendons,
ou ils I’ont déja, ou ils y tendent avec nous. »

e Texte n°16, « La béatitude parfaite de ’homme consistant dans la jouissance de Dieu, son affectivité devait
donc étre disposée au désir de cette jouissance divine, désir semblable au désir naturel de béatitude que nous voyons
en ’homme. Or le désir de jouir d’une chose est causé par I’amour qu’on a pour elle. L’homme qui tend a la béatitude
parfaite doit donc nécessairement étre conduit a I’amour de Dieu. Or rien ne nous conduit a aimer quelqu’un comme
de faire I’expérience de I’amour qu’il a pour nous. Et Dieu ne pouvait montrer aux hommes SOn amour pour eux avec
plus d’efficacité que par cette volonté de s’unir 2 ’homme dans une personne : le propre de I’amour, c’est en effet
d’unir, autant qu’il est possible, I’aimant a I’aimé. Pour I’homme qui tend a la béatitude parfaite, Dieu devait donc
nécessairement se faire homme. Qui plus est. Puisque [’amitié consiste dans une certaine égalité, des <€tres> inégaux
sur de nombreux points ne peuvent pas, semble-t-il, étre unis dans I’amitié. Pour qu’il y ait une amitié¢ plus intime
entre Dieu et ’homme, il était donc opportun que Dieu se fit homme, puisque I’homme est naturellement 1’ami de
I’homme. »

e Texte n°17, Contra Gent., lib. 1V, cap. 54, 5-6 : « C’est I’Esprit Saint qui nous rend amoureux de Dieu ; or
tout aimé est en quelque fagon dans 1’aimant ; il est donc nécessaire que, par 1’Esprit Saint, le Pére et le Fils habitent
¢galement en nous. (...) Dieu aime manifestement beaucoup ceux qu’il a rendus amoureux de Iui par I’Esprit Saint.
(...) Or tout aimé est dans 1’aimant. Il est donc nécessaire que par 1I’Esprit Saint, non seulement Dieu soit en nous,
mais aussi nous en Lui. (...) Le propre de I’amitié, c’est de révéler ses secrets a son ami. En effet, I’amitié conjoint les
sentiments, et fait pour ainsi dire de deux cceurs un seul, si bien que ce que quelqu’un révele a son ami ne parait pas
s’¢loigner de son cceur (...). Puisque nous sommes constitués amis de Dieu par I’Esprit Saint, il convient de dire que
les mysteéres de Dieu sont révélés aux hommes par cet Esprit. (...) Mais le propre de I’amitié n’est pas seulement de
révéler ses secrets a un ami a cause de 1’unité de sentiment ; cette méme unité exige aussi qu’on communique a son
ami ce qu’on possede : en effet, un ami étant pour un homme comme un autre soi-méme, on doit nécessairement
secourir son ami comme soi-méme, en lui communiquant ce qu’on posseéde. Et ¢’est pourquoi on a dit que le propre de
I’amitié était de vouloir et de faire du bien a son ami. (...) Or c’est en Dieu, dont la volonté est efficace, que cela se
réalise le mieux. Il convient donc de dire que tous les dons de Dieu nous sont donnés par 1I’Esprit Saint. »

Priere finale
« O Meére, aide notre foi !
Ouvre notre écoute a la Parole, pour que nous reconnaissions la voix de Dieu et son appel.
Eveille en nous le désir de suivre ses pas, en sortant de notre terre et en accueillant sa promesse.
Aide-nous a nous laisser toucher par son amour, pour que nous puissions le toucher par la foi.
Aide-nous a nous confier pleinement & Lui, a croire en son amour, surtout dans les moments de tribulations et de
croix, quand notre foi est appelée a mdrir.
Seme dans notre foi la joie du Ressuscité.
Rappelle-nous que celui qui croit n’est jamais seul.
Enseigne-nous a regarder avec les yeux de Jésus, pour qu’il soit lumiére sur notre chemin. Et que cette lumicre de la
foi grandisse toujours en nous jusqu’a ce qu’arrive ce jour sans couchant, qui est le Christ lui-méme, ton Fils, notre
Seigneur ! »?

2 Lumen fidei, n°60.

11



