
1 
 

Athénée 2023 – Scholè Liturgie    

« L’année liturgique et la prière de l’Eglise sous ses différentes expressions » 

 

La prière 

Portail de l’église catholique : 

La prière, est un dialogue avec Dieu. Elle suppose donc la foi en un rapport possible avec 

Dieu. Cette foi a toujours été présente au cœur de la prière du Peuple de Dieu. Elle s’exprime 

largement dans les Psaumes. La prière chrétienne est telle une succession de variations 

musicales dont le thème serait l’appel de Dieu et la réponse de l’homme dans un échange 

d’amour. 

Une prière trinitaire 

 

 

Quelques expressions de la prière chrétienne 

Du catéchisme de l’Eglise Catholique 

I. La bénédiction et l’adoration 

2626 La bénédiction exprime le mouvement de fond de la prière chrétienne : elle est rencontre 

de Dieu et de l’homme ; en elle le Don de Dieu et l’accueil de l’homme s’appellent et s’unissent. 

La prière de bénédiction est la réponse de l’homme aux dons de Dieu : parce que Dieu bénit, le 

cœur de l’homme peut bénir en retour Celui qui est la source de toute bénédiction. 

2627 Deux formes fondamentales expriment ce mouvement : tantôt, elle monte, portée dans 

l’Esprit Saint, par le Christ vers le Père (nous Le bénissons de nous avoir bénis ; cf. Ep 1, 3-

14 ; 2 Co 1, 3-7. ; 1 P 1, 3-9.) ; tantôt, elle implore la grâce de l’Esprit Saint qui, par le Christ, 

descend d’auprès du Père (c’est lui qui nous bénit ; cf. 2 Co 13, 13 ; Rm 15, 5-6. 13 ; Ep 6, 23-

24). 

https://eglise.catholique.fr/glossaire/foi
https://eglise.catholique.fr/glossaire/priere/ressources-annuaires/lexique/definition.html?lexiqueID=97


2 
 

2628 L’adoration est la première attitude de l’homme qui se reconnaît créature devant son 

Créateur. Elle exalte la grandeur du Seigneur qui nous a fait (cf. Ps 95, 1-6) et la toute-puissance 

du Sauveur qui nous libère du mal. Elle est le prosternement de l’esprit devant le " Roi de 

gloire " (Ps 24, 9-10) et le silence respectueux face au Dieu " toujours plus grand " (S. Augustin, 

Psal. 62, 16). L’adoration du Dieu trois fois saint et souverainement aimable confond d’humilité 

et donne assurance à nos supplications. 

La prière de demande 

2629 Le vocabulaire de la supplication est riche en nuances dans le Nouveau Testament : 

demander, réclamer, appeler avec insistance, invoquer, clamer, crier, et même " lutter dans la 

prière " (cf. Rm 15, 30 ; Col 4, 12). Mais sa forme la plus habituelle, parce que la plus spontanée, 

est la demande : C’est par la prière de demande que nous traduisons la conscience de notre 

relation à Dieu : créatures, nous ne sommes ni notre origine, ni maître des adversités, ni notre 

fin ultime, mais aussi, pécheurs, nous savons, comme chrétiens, que nous nous détournons de 

notre Père. La demande est déjà un retour vers Lui. 

La prière d’intercession 

2634 L’intercession est une prière de demande qui nous conforme de près à la prière de Jésus. 

C’est Lui l’unique Intercesseur auprès du Père en faveur de tous les hommes, des pécheurs en 

particulier (cf. Rm 8, 34 ; 1 Jn 2, 1 ; 1 Tm 2, 5-8). Il est " capable de sauver de façon définitive 

ceux qui par lui s’avancent vers Dieu, étant toujours vivant pour intercéder en leur faveur " (He 

7, 25). L’Esprit Saint lui-même " intercède pour nous... et son intercession pour les saints 

correspond aux vues de Dieu " (Rm 8, 26-27). 

La prière d’action de grâces 

2637 L’action de grâces caractérise la prière de l’Église qui, en célébrant l’Eucharistie, 

manifeste et devient davantage ce qu’elle est. En effet, dans l’œuvre du salut, le Christ libère la 

création du péché et de la mort pour la consacrer de nouveau et la faire retourner au Père, pour 

sa Gloire. L’action de grâces des membres du Corps participe à celle de leur Chef. 

2638 Comme dans la prière de demande, tout événement et tout besoin peuvent devenir 

offrande d’action de grâces. Les lettres de S. Paul commencent et se terminent souvent par une 

action de grâces, et le Seigneur Jésus y est toujours présent. " En toute condition, soyez dans 

l’action de grâces. C’est la volonté de Dieu sur vous dans le Christ Jésus " (1 Th 5, 18). " Soyez 

assidus à la prière ; qu’elle vous tienne vigilants dans l’action de grâces " (Col 4, 2). 

La prière de louange 

2639 La louange est la forme de prière qui reconnaît le plus immédiatement que Dieu est Dieu ! 

Elle le chante pour Lui-même, elle lui rend gloire, au-delà de ce qu’il fait, parce qu’IL EST. 

Elle participe à la béatitude des cœurs purs qui l’aiment dans la foi avant de le voir dans la 

Gloire. Par elle, l’Esprit se joint à notre esprit pour témoigner que nous sommes enfants de Dieu 

(cf. Rm 8, 16), il rend témoignage au Fils unique en qui nous sommes adoptés et par qui nous 

glorifions le Père. La louange intègre les autres formes de prière et les porte vers Celui qui en 

est la source et le terme : " le seul Dieu, le Père, de qui tout vient et pour qui nous sommes 

faits " (1 Co 8, 6). 



3 
 

2641 " Récitez entre vous des psaumes, des hymnes et des cantiques inspirés ; chantez et 

célébrez le Seigneur de tout votre cœur " (Ep 5, 19 ; Col 3, 16). Comme les écrivains inspirés 

du Nouveau Testament, les premières communautés chrétiennes relisent le livre des Psaumes 

en y chantant le Mystère du Christ. Dans la nouveauté de l’Esprit, elles composent aussi des 

hymnes et des cantiques à partir de l’Evénement inouï que Dieu a accompli en son Fils : son 

Incarnation, sa Mort victorieuse de la mort, sa Résurrection et son Ascension à sa droite (cf. Ph 

2, 6-11 ; Col 1, 15-20 ; Ep 5, 14 ; 1 Tm 3, 16 ; 6, 15-16 ; 2 Tm 2, 11-13). C’est de cette 

" merveille " de toute l’Economie du salut que monte la doxologie, la louange de Dieu (cf. Ep 

1, 3-14 ; Rm 16, 25-27 ; Ep 3, 20-21 ; Jude 24-25). 

2643 L’Eucharistie contient et exprime toutes les formes de prière : elle est " l’offrande pure " 

de tout le Corps du Christ " à la gloire de son Nom " (cf. Ml 1, 11) ; elle est, selon les traditions 

d’Orient et d’Occident, " le sacrifice de louange ". 

EN BREF 

2644 L’Esprit Saint qui enseigne l’Église et lui rappelle tout ce que Jésus a dit, l’éduque aussi 

à la vie de prière, en suscitant des expressions qui se renouvellent au sein de formes 

permanentes : bénédiction, demande, intercession, action de grâce et louange. 

2645 C’est parce que Dieu le bénit que le cœur de l’homme peut bénir en retour Celui qui est 

la source de toute bénédiction. 

2646 La prière de demande a pour objet le pardon, la recherche du Royaume ainsi que tout vrai 

besoin. 

2647 La prière d’intercession consiste en une demande en faveur d’un autre. Elle ne connaît 

pas de frontière et s’étend jusqu’aux ennemis. 

2648 Toute joie et toute peine, tout événement et tout besoin peuvent être la matière de l’action 

de grâce qui, participant à celle du Christ, doit emplir toute la vie : " En toute condition, soyez 

dans l’action de grâce " (1 Th 5, 18). 

2649 La prière de louange, toute désintéressée, se porte vers Dieu ; elle le chante pour Lui, elle 

Lui rend gloire, au-delà de ce qu’il fait, parce qu’Il EST. 

 

St Jean 17, 18-26 : 

De même que tu m’as envoyé dans le monde, moi aussi, je les ai envoyés dans le monde. 

Et pour eux je me sanctifie moi-même, afin qu’ils soient, eux aussi, sanctifiés dans la vérité. Je 

ne prie pas seulement pour ceux qui sont là, mais encore pour ceux qui, grâce à leur parole, 

croiront en moi. Que tous soient un, comme toi, Père, tu es en moi, et moi en toi. Qu’ils soient 

un en nous, eux aussi, pour que le monde croie que tu m’as envoyé. Et moi, je leur ai donné la 

gloire que tu m’as donnée, pour qu’ils soient un comme nous sommes UN : moi en eux, et toi 

en moi. Qu’ils deviennent ainsi parfaitement un, afin que le monde sache que tu m’as envoyé, 

et que tu les as aimés comme tu m’as aimé. Père, ceux que tu m’as donnés, je veux que là où je 

suis, ils soient eux aussi avec moi, et qu’ils contemplent ma gloire, celle que tu m’as donnée 

parce que tu m’as aimé avant la fondation du monde. Père juste, le monde ne t’a pas connu, 

mais moi je t’ai connu, et ceux-ci ont reconnu que tu m’as envoyé. Je leur ai fait connaître ton 

nom, et je le ferai connaître, pour que l’amour dont tu m’as aimé soit en eux, et que moi aussi, 

je sois en eux. » 



4 
 

 

L’année liturgique 

Quelques extraits du concile (Sacrosanctum Concilium) 

102. Sens de l’année liturgique  

Notre Mère la sainte Église estime qu’il lui appartient de célébrer l’œuvre salvifique de son 

divin Epoux par une commémoration sacrée, à jours fixes, tout au long de l’année. Chaque 

semaine, au jour qu’elle a appelé « jour du Seigneur », elle fait mémoire de la résurrection du 

Seigneur, qu’elle célèbre encore une fois par an, en même temps que sa bienheureuse passion, 

par la grande solennité de Pâques. (note personnelle : le « jour du Seigneur », c’est le dimanche, 

jour de la résurrection). 

Et elle déploie tout le mystère du Christ pendant le cycle de l’année, de l’Incarnation et la 

Nativité jusqu’à l’Ascension, jusqu’au jour de la Pentecôte, et jusqu’à l’attente de la 

bienheureuse espérance et de l’avènement du Seigneur. (autrement dit, ce calendrier liturgique 

n’a de raison d’être que parce que nous attendons le retour du Christ dans la gloire). 

Tout en célébrant ainsi les mystères de la Rédemption, elle ouvre aux fidèles les richesses de la 

puissance et des mérites de son Seigneur ; de la sorte, ces mystères sont en quelque manière 

rendus présents tout au long du temps, les fidèles sont mis en contact avec eux et remplis par la 

grâce du salut.  

105. Enfin, aux divers temps de l’année, selon des disciplines traditionnelles, l’Église réalise la 

formation des fidèles par des activités spirituelles et corporelles, par l’instruction, la prière, les 

œuvres de pénitence et de miséricorde. 

106. Revalorisation du dimanche  

L’Église célèbre le mystère pascal, en vertu d’une tradition apostolique qui remonte au jour 

même de la résurrection du Christ, chaque huitième jour, qui est nommé à bon droit le jour du 

Seigneur, ou dimanche. Ce jour-là, en effet, les fidèles doivent se rassembler pour que, 

entendant la Parole de Dieu et participant à l’Eucharistie, ils fassent mémoire de la passion, de 

la résurrection et de la gloire du Seigneur Jésus, et rendent grâces à Dieu qui les « a régénérés 

pour une vivante espérance par la résurrection de Jésus Christ d’entre les morts » (1 P 1, 3). 

Aussi, le jour dominical est-il le jour de fête primordial qu’il faut proposer et inculquer à la 

piété des fidèles, de sorte qu’il devienne aussi jour de joie et de cessation du travail. Les autres 

célébrations, à moins qu’elles ne soient véritablement de la plus haute importance, ne doivent 

pas l’emporter sur lui, car il est le fondement et le noyau de toute l’année liturgique.  

109. Le Carême  

Le double caractère du temps du Carême, qui, surtout par la commémoration ou la préparation 

du baptême et par la pénitence, invite plus instamment les fidèles à écouter la Parole de Dieu et 

à vaquer à la prière, et les dispose ainsi à célébrer le mystère pascal, ce double caractère, aussi 

bien dans la liturgie que dans la catéchèse liturgique, sera mis plus pleinement en lumière.  

Par suite :  



5 
 

a) les éléments baptismaux de la liturgie quadragésimale seront employés plus abondamment ; 

et certains, selon l’opportunité, seront restitués à partir de la tradition antérieure ;  

b) on en dira autant des éléments pénitentiels. En ce qui concerne la catéchèse, on inculquera 

aux fidèles, en même temps que les conséquences sociales du péché, cette nature propre de la 

pénitence, qui déteste le péché en tant qu’il est une offense à Dieu ; on ne passera pas sous 

silence le rôle de l’Église dans l’action pénitentielle, et on insistera sur la prière pour les 

pécheurs. 

*** 

Visio « Résumé et approfondissement » année liturgique : https://youtu.be/5Nt21tof7IY 

 

 

         Mgr Le Gall. 

*** 

Le jour propre des célébrations 

. 

Table des jours liturgiques disposée selon leur ordre de préséance (Missale Romanum 2002) 

 

I 

 

1. Triduum pascal de la Passion et de la Résurrection du Seigneur. 
 

2. Nativité du Seigneur, Épiphanie, Ascension et Pentecôte. 

Dimanches de l’Avent, du Carême et de Pâques. 

Mercredi des cendres. 

Féries de la Semaine sainte, du lundi au jeudi inclus. 

Jours dans l’octave de Pâques. 
 

3. Solennités du Seigneur, de la bienheureuse Vierge Marie, des Saints inscrits au 

calendrier général. 

Commémoration de tous les fidèles défunts. 

 
 

https://youtu.be/5Nt21tof7IY


6 
 

4. Les solennités propres, à savoir : 

a) La solennité du Patron principal du lieu, de la ville ou du pays. 

b) La solennité de la dédicace et de l’anniversaire de la dédicace de l’église 

propre. 

c) La solennité du Titulaire de l’église propre. 

d) La solennité soit du Titulaire, soit du Fondateur, soit du Patron principal de 

l’Ordre ou de la Congrégation. 
 

II 
 

5. Les fêtes du Seigneur inscrites au calendrier général. 
 

6. Les dimanches du temps de Noël et les dimanches per annum. 
 

7. Les fêtes de la bienheureuse Vierge Marie et des Saints du calendrier général. 
 

8. Les fêtes propres, à savoir : 

a) La fête du Patron principal du diocèse. 

b) La fête de l’anniversaire de la dédicace de la cathédrale. 

c) La fête du Patron principal de la région ou de la province, de la nation, ou 

d’un territoire plus vaste. 

d) La fête du Titulaire, du Fondateur, du Patron principal de l’Ordre ou de la 

Congrégation et de la province religieuse, restant sauf ce qui est prescrit 

au n. 4. 

e) Les autres fêtes propres à une église. 

f) Les autres fêtes inscrites au calendrier du diocèse, de l’Ordre ou de la 

Congrégation. 
 

9. Les féries de l’Avent, du 17 au 24 décembre inclus. 

Les jours dans l’octave de la Nativité. 

Les féries de Carême. 
 

III 
 

10. Les mémoires obligatoires du calendrier général. 
 

11. Les mémoires obligatoires propres, à savoir : 

a) Les mémoires du Patron secondaire du lieu, du diocèse, de la région ou de la 

province religieuse. 

b) Les autres mémoires obligatoires inscrites au calendrier du diocèse, de 

l’Ordre ou de la Congrégation. 

 

12. Les mémoires facultatives, lesquelles cependant peuvent, de la manière particulière 

indiquée dans les Présentation générale du Missel romain et de la Liturgie des Heures, se 

faire également les jours dont il est question au n. 9. 

De la même façon, les mémoires obligatoires qui tombent occasionnellement dans les féries 

du Carême peuvent être célébrées comme mémoires facultatives. 

 

https://www.ceremoniaire.net/depuis1969/missel_2002/nual.html#tp4
https://www.ceremoniaire.net/depuis1969/missel_2002/nual.html#tp9


7 
 

13. Les féries de l’Avent jusqu’au 16 décembre inclus. 

Les féries du temps de Noël du 2 janvier jusqu’au samedi après l’Épiphanie. 

Les féries du temps pascal du lundi après l’octave de Pâques au samedi avant la 

Pentecôte inclus. 

Les féries per annum. 

 

60. Si plusieurs célébrations tombent le même jour, on fait celle qui a la préséance dans le 

tableau des jours liturgiques. Cependant, une solennité empêchée par un jour liturgique ayant 

la priorité, est transférée au jour le plus proche qui ne soit pas pris par les jours indiqués 

aux nn. 1-8 de la table de préséance. Toutefois, quand la solennité de l’Annonciation du 

Seigneur tombe parmi les jours de la Semaine sainte, elle est toujours transférée au lundi 

lendemain du IIe dimanche de Pâques. 

Les autres célébrations sont omises cette année-là. 

*** 

La piété populaire 

La liturgie et la piété populaire sont deux expressions authentiques, quoique non 

équivalentes, du culte chrétien. De fait, la Constitution sur la sainte Liturgie montre bien qu’au 

lieu de vouloir les opposer ou de considérer qu’ils sont deux éléments interchangeables, il 

convient plutôt de les harmoniser: « Les pieux exercices du peuple chrétien […] doivent être 

réglés de façon à s’harmoniser avec la Liturgie, à en découler d’une certaine manière, et à y 

introduire le peuple parce que, de sa nature, elle leur est de loin supérieure ». 

La Liturgie et la piété populaire sont donc deux expressions cultuelles qui doivent se 

situer dans une relation mutuelle et féconde, même si la Liturgie est toujours appelée à 

constituer un point de référence permettant de « canaliser avec lucidité et prudence les désirs 

ardents de prière et de vie charismatique » qui se manifestent dans la piété populaire. De son 

côté, la piété populaire, avec ses valeurs symboliques et expressives, est en mesure d’aider la 

Liturgie à réussir son travail d’inculturation, et elle peut aussi lui procurer des éléments 

stimulants en vue d’accroître d’une manière efficace son dynamisme et sa créativité. 

– Directoire sur la piété populaire et la liturgie, 58 

 

La religiosité populaire (Catéchisme d’Eglise Catholique) 

1674 Hors de la Liturgie sacramentelle et des sacramentaux, la catéchèse doit tenir compte des 

formes de la piété des fidèles et de la religiosité populaire. Le sens religieux du peuple chrétien 

a, de tout temps, trouvé son expression dans des formes variées de piété qui entourent la vie 

sacramentelle de l’Église, tels que la vénération des reliques, les visites aux sanctuaires, les 

pèlerinages, les processions, le chemin de croix, les danses religieuses, le rosaire, les médailles, 

etc. (cf. Cc. Nicée II : DS 601 ; 603 ; Cc. Trente : DS 1822). 

1675 Ces expressions prolongent la vie liturgique de l’Église, mais ne la remplacent pas : " Ils 

doivent être réglés en tenant compte des temps liturgiques et de façon à s’harmoniser avec la 

https://www.ceremoniaire.net/depuis1969/missel_2002/nual.html#tp1


8 
 

liturgie, à en découler d’une certaine manière et à y introduire le peuple, parce que la liturgie, 

de sa nature, leur est de loin supérieure " (SC 13). 

1676 Un discernement pastoral est nécessaire pour soutenir et appuyer la religiosité populaire 

et, le cas échéant, pour purifier et rectifier le sens religieux qui sous-tend ces dévotions et pour 

les faire progresser dans la connaissance du Mystère au Christ (cf. CT 54). Leur exercice est 

soumis au soin et au jugement des évêques et aux normes générales de l’Église (cf. CT 54). 

<< La religiosité populaire, pour l’essentiel, est un ensemble de valeurs qui, avec sagesse 

chrétienne, répond aux grandes interrogations de l’existence. Le bon sens populaire catholique 

est fait de capacité de synthèse pour l’existence. C’est ainsi qu’il fait aller ensemble, de façon 

créative, le divin et l’humain, le Christ et Marie, l’esprit et le corps, la communion et 

l’institution, la personne et la communauté, la foi et la patrie, l’intelligence et le sentiment. 

Cette sagesse est un humanisme chrétien qui affirme radicalement la dignité de tout être comme 

fils de Dieu, instaure une fraternité fondamentale, apprend à rencontrer la nature comme à 

comprendre le travail, et donne des raisons de vivre dans la joie et la bonne humeur, même aux 

milieu des duretés de l’existence. Cette sagesse est aussi pour le peuple un principe de 

discernement, un instinct évangélique qui lui fait percevoir spontanément quand l’Evangile est 

le premier servi dans l’Église, ou quand il est vidé de son contenu et asphyxié par d’autres 

intérêts (Document de Puebla ; cf. EN 48). >> 

 

Les Papes et la piété populaire: la foi des simples, un atout pour l’Eglise 

Vatican News se fait l’écho ici d’un article paru dans Donne, Chiesa, Mondo, le supplément 

féminin mensuel de l’Osservatore Romano, quotidien du Saint-Siège. Ce texte porte sur la piété 

populaire dans le magistère des Papes de Paul VI à François. 

Vatican News – 30 novembre 2020 

Alessandro Gisotti - Cité du Vatican 

Le Pape François marche seul, le pas lent empreint de souffrance, dans les rues du centre de 

Rome. Il se rend à l’église de San Marcello al Corso, où se trouve un crucifix datant du 

XIVe siècle que les Romains considèrent comme miraculeux depuis plusieurs générations. 

Personnes ne l’attend ou ne le salue sur le bas-côté de la rue. Nous sommes en pleine période 

de confinement. Seuls quelques agents de la gendarmerie l’accompagnent. Une « procession » 

solitaire qui, de ce fait, acquiert une force symbolique extraordinaire. 

Quelques jours plus tard, à la nuit tombée et sous un ciel plombé, le Pape prie seul sur une place 

Saint-Pierre déserte : la petite silhouette blanche se détache de manière presque surréelle. À ses 

côtés, le Pape n’a que le crucifix vénéré quelques jours plus tôt et l’icône mariale Salus Populi 

Romani habituellement conservée en la basilique Sainte-Marie-Majeure d’où elle accompagne 

les vicissitudes de la ville éternelle depuis le XIIIe siècle. 

Ces deux images, qui ont émergé en cette période dramatique de pandémie, resteront 

probablement à l’esprit de millions de personnes. 



9 
 

Pour François, la dévotion populaire est un acte d’évangélisation 

Il faut noter que ces deux moments, si intenses spirituellement, sont liés à cette dévotion 

populaire chère au Pape François. Le premier geste public de l’évêque de Rome après son 

élection fut de rendre hommage à la Vierge dans la basilique Sainte-Marie-Majeure, où il est 

retourné des dizaines de fois pour placer ses voyages apostoliques sous sa protection. Cette 

dévotion vient de loin. Depuis ses années de ministère à Buenos Aires en Argentine, Jorge Maria 

Bergoglio a toujours valorisé la dévotion des simples. Pour le futur Pape, marcher avec le 

Peuple de Dieu vers les sanctuaires – et en particulier celui de la Vierge de Lujan- a toujours 

été un mode privilégié pour que les pasteurs sentent l’odeur des brebis, comme cela se doit pour 

tous les bons pasteurs. Cette manière de se mettre en chemin avec le peuple pour participer à 

des manifestations de piété populaire est, selon l’expérience de Jorge Maria Bergoglio, autant 

un acte d’évangélisation qu’une impulsion missionnaire. 

La Conférence d’Aparecida qui a réuni en mai 2007 l’épiscopat latino-américain et des Caraïbes 

et dont est issu un document sur la vie de disciple et l’activité missionnaire - essentiel pour 

comprendre l'action pastorale de François -, s'est tenue dans un sanctuaire marial. Le travail des 

évêques s'est alors déroulé dans un espace situé sous le sanctuaire brésilien. Les pasteurs ont 

donc prié et ont débattu, tout en étant accompagnés par les chants et prières des fidèles. Cette 

assemblée qu’a vécue le cardinal Bergoglio à la première personne fut, dit-il, « un moment de 

grâce ». Il résonne d’ailleurs dans les pages d'Evangelii Gaudium consacrées à la piété 

populaire. 

Ses différentes expressions, écrit le Pontife, « ont beaucoup à nous apprendre et, pour ceux qui 

savent les lire, sont un lieu théologique auquel nous devons prêter attention ». La foi a besoin 

de symboles et d'affections, elle doit s'entrelacer avec la vie vécue, elle ne peut se limiter à un 

exercice intellectuel. La piété populaire, a dit François avec une image frappante, « est le 

système immunitaire de l'Église ». 

Paul VI et la redécouverte de la piété populaire 

Sur le thème de la piété populaire, comme sur d’autres questions fondamentales, Evangelii 

Gaudium rappelle l’exhortation apostolique de saint Paul VI, Evangelii nutiandi. C’est 

d’ailleurs lui, le Pape Montini, qui à la fin du Concile Vatican II a donné un nouvel élan à la 

dévotion populaire, en particulier, il l’a ‘défendue’ face à la froideur et au climat de suspicion 

qui existaient dans certains milieux catholiques à son égard. 

Dans Evangelii nutiandi qui a été publiée après le Synode de 1974 dédiée à l’évangélisation, 

Paul VI a entièrement consacré un paragraphe, le numéro 48, à la religiosité du peuple, notant 

que, sur ce point, on touche à « un aspect de l'évangélisation qui ne peut laisser insensible 

». Cette exhortation met en garde contre certaines distorsions qui ont fait pencher la dévotion 

populaire vers la logique de la superstition, mais note que les expressions de la religiosité 

doivent être redécouvertes comme des moyens privilégiés d'évangélisation. La piété populaire, 

écrit Paul VI, manifeste « une soif de Dieu que seuls les simples et les pauvres peuvent connaître ». 

 

 

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


10 
 

Karol Wojtyla: la dévotion mariale au centre de son pontificat 

Cette redécouverte de la piété populaire a été développée et placée, même visuellement, au 

centre de son pontificat, par saint Jean-Paul II. Fils de la Pologne qui, grâce aussi à la dévotion 

populaire et en particulier à la Vierge, a résisté d'abord aux dictatures nazies puis communistes, 

Karol Wojtyła "apporte à Rome" cette dimension populaire du christianisme qui, dans ses gestes 

comme dans son Magistère, est essentielle. Elle exprime la catholicité, l'universalité de l'Église 

et en même temps l'inculturation de l'Évangile dans une communauté nationale spécifique. La 

dévotion populaire devient également un fil rouge lors de ses quelque cent voyages apostoliques 

à travers le monde, et au cours desquels il ne manque jamais un moment de prière dans un 

sanctuaire ou un geste d'attention aux racines spirituelles du pays visité. Karol Wojtyła est 

également responsable de la publication, en 2002, du Directoire sur la Piété populaire et 

Liturgie par la Congrégation pour le Culte Divin. 

Avec le Pape polonais qui a inscrit sur sa devise épiscopale qu’il s’en remettait à la Vierge 

(Totus tuus, Tout à toi Marie), le mépris des élites qui considéraient la religiosité populaire 

comme une manifestation superficielle et impure de la foi est dépassé. Pour Jean-Paul II, « une 

foi profondément enracinée dans une culture précise, immergée à la fois dans les fibres du cœur 

et dans les idées, et surtout largement partagée par tout un peuple » est authentiquement 

populaire. Comme l'a fait remarquer le cardinal polonais Stanislaw Ryłko, archiprêtre de la 

basilique Sainte-Marie-Majeure, le pontificat du pape Wojtyła a « contribué à libérer la 

religiosité populaire de l'étiquette de ‘résidu en voie d'extinction’ », s’y référant en parlant de « 

ressource spirituelle extraordinaire également pour l'Église d'aujourd'hui ». 

 

Benoît XVI: la dévotion du peuple comme patrimoine de l’Église 

Benoît XVI se trouve sur la même longueur d'onde que son prédécesseur, lui qui pendant 

ses longues années de préfet de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, avait vu d'un bon 

œil les expressions de la piété populaire. On le voit aussi dans le Catéchisme de l'Église 

catholique dont Joseph Ratzinger a été le principal auteur à la demande de Jean-Paul II. Il est 

certain qu’à l’instar de son prédécesseur polonais et son successeur argentin, l'expérience de 

son enfance en Bavière où il a participé, avec sa famille et en particulier avec feu son frère 

Georg à des pèlerinages et à d'autres événements de la religiosité populaire, a influencé cette 

attitude favorable. Il n'est donc pas surprenant qu'une fois devenu Pape, Benoît XVI ait souligné 

à plusieurs reprises que « la piété populaire est un grand patrimoine de l'Église » et qu'il l'ait 

démontré concrètement en se rendant en pèlerinage dans de nombreux sanctuaires mariaux en 

Italie et dans les pays visités au cours de ses vingt-quatre voyages internationaux. 

Ce thème est revenu régulièrement lors des échanges entre Benoît XVI et les prêtres du diocèse 

de Rome dont il était l’évêque. Lors de ces temps d'enseignement, le Pape émérite leur a 

demandé de ne pas dire du mal des pratiques de dévotion ou de ne pas les considérer comme 

nuisibles, mais plutôt de les reprendre et de les expliquer de manière adéquate au Peuple de 

Dieu. Il n’est donc pas surprenant qu’en 2011, lors d’une rencontre avec la Commission 

pontificale pour l'Amérique latine, Benoît XVI ait utilisé des paroles qui seront reprises plus 

tard par le Pape François. Pour les deux Souverains Pontifes, en effet, la piété populaire ne peut 



11 
 

être considérée comme un aspect secondaire de la vie chrétienne, car dans la simple prière du 

peuple, elle crée « un espace de rencontre avec Jésus-Christ et une manière d'exprimer la foi 

de l'Église ». 

**** 

Sacrements - Sacramentaux 

 

« Un sacrement est une réalité du monde visible qui révèle le mystère de salut parce 

qu’elle en est la réalisation. » Mgr Coffy, 1971 Signes extérieurs de la grâce intérieure, les 

sacrements correspondent à la nature humaine, à la fois spirituelle et sensible. Des gestes, des 

paroles, des symboles sont utilisés tout au long de la liturgie sacramentelle car, en tant qu’être 

humain, nous avons besoin de voir, d’entendre, de toucher et de sentir. A travers ces actes 

d’Eglise que sont les sacrements, ce sont les actes du Christ qui continuent : les sacrements 

tirent leur source des gestes mêmes du Christ.  

Quand l’Eglise baptise, confirme, réconcilie, célèbre l’Eucharistie, c’est Dieu lui-même 

qui baptise, confirme… C’est le Christ qui agit dans les sacrements par l’intermédiaire des 

ministres de l’Eglise et son action est fondée sur les mystères de la vie de Jésus le Christ parmi 

nous. Les sacrements sont des actes qui nous unissent au Christ par l’action de l’Esprit Saint : 

ils relient les hommes à Dieu mais aussi à leurs frères. En nous permettant d’être en communion 

avec Dieu mais aussi avec nos frères, ils nous font entrer dans le Corps du Christ, donc de 

l’Eglise 

Concernant les sacramentaux… 

Dominique Le tourneau 

« La Sainte Mère Église a institué des sacramentaux, qui sont des signes sacrés par 

lesquels, selon une certaine imitation des sacrements, des effets surtout spirituels sont signifiés 

et sont obtenus par la prière de l'Église. Par eux, les hommes sont disposés à recevoir l'effet 

principal des sacrements, et les diverses circonstances de la vie sont sanctifiées » (concile 

Vatican II, constitution sur la liturgie Sacrosanctum Concilium, n° 60).  

Ils sont non d'institution divine, mais « institués par l'Église en vue de la sanctification 

de certains ministères de l'Église, de certains états de vie, de circonstances très variées de la vie 

chrétienne, ainsi que de l'usage de choses utiles à l'homme. [...] Ils comportent toujours une 

prière, souvent accompagnée d'un signe déterminé, comme l'imposition de la main, le signe de 

la Croix, l'aspersion d'eau bénite (qui rappelle le baptême) » (Catéchisme de l'Église catholique, 

n°1668).  

Ils peuvent consister en des choses qui deviennent telles par la dédicace ou la 

bénédiction qui les destine au culte public et leur confère la capacité de produire des effets 

spirituels. Ce sont des sacramentaux permanents. C'est le cas, par exemple, pour les personnes, 

de la bénédiction de l'abbé ou de l'abbesse d'un monastère, de la consécration des vierges, du 

rite de la profession religieuse, des bénédictions pour la députation à certains ministères dans 

l'Église (lecteur, servant d'autel, catéchiste, etc.). 



12 
 

Les sacramentaux permanents concernant des choses sont, par exemple, la dédicace ou 

la bénédiction d'une église ou d'un autel, la bénédiction des saintes huiles, des vases sacrés et 

des ornements sacrés, des cloches, etc.  

D'autres sacramentaux sont dits transitoires, car ils consistent en actions dont la 

signification sacrée provient de leur réalisation : bénédiction de la table (du repas), imposition 

des mains, onction, prière, etc.  

« Les sacramentaux ne confèrent pas la grâce de l'Esprit Saint à la manière des 

sacrements, mais par la prière de l'Église ils préparent à recevoir la grâce et disposent à y 

coopérer » (Ibid., n° 1670). Leur efficacité provient du mystère pascal : « Chez les fidèles bien 

disposés, presque tous les événements de la vie sont sanctifiés par la grâce divine qui découle 

du mystère Pascal de la Passion, de la mort et de la Résurrection du Christ, car c'est de Lui que 

tous les sacrements et les sacramentaux tirent leur vertu ; et il n'est à peu près aucun usage 

honorable des choses matérielles qui ne puisse être dirigé vers cette fin : la sanctification de 

l'homme et la louange de Dieu » (concile Vatican II, constitution sur la liturgie Sacrosanctum 

Concilium, n° 61). L'exorcisme est un sacramental particulier. Il ne peut être pratiqué que par 

un prêtre désigné par l'évêque. Par l'exorcisme, « l'Église demande publiquement et avec 

autorité, au nom de Jésus-Christ, qu'une personne ou un objet soit protégé contre l'emprise du 

Malin [du diable] et soustrait à son empire » (Catéchisme de l'Église catholique, n°1673). Il est 

pratiqué sous une forme simple au cours du baptême. Le « grand exorcisme » vise à expulser 

les démons ou à libérer de l'emprise démoniaque. Il faut donc bien s'assurer au préalable qu'il 

s'agit bien d'un cas de possession diabolique et non d'une maladie psychique, qui relève de la 

médecine 

*** 

Article ALETEIA : Prier Dieu, prier Marie, ou prier un saint, s’équivaut-il ? 

Isabelle Cousturié ✝ - publié le 06/02/18 - mis à jour le 12/12/22 

Le culte voué à Marie (hyperdulie) et celui voué aux saints, comme aux anges (dulie), n'est pas 

un culte concurrent ou parallèle à celui rendu à Dieu (latrie) mais le culte même de Dieu rendu 

sous une forme particulière, indirecte. 

Réjouissez-vous ! L’article que vous allez lire est entièrement gratuit. Pour qu’il le 

demeure et soit accessible au plus grand nombre, soutenez Aleteia 

Non, les catholiques ne mettent pas Dieu, la sainte Vierge et tous les saints sur le même plan. 

C’est pourtant ce qui leur est reproché le plus souvent : de faire du culte des saints et de la 

Vierge un culte concurrent à celui rendu à Dieu, de leur donner une place trop importante dans 

nos vies jusqu’à les substituer à Lui. En fait, ces cultes – aux anges également – sont pour ainsi 

dire des cultes « dérivés » par rapport à celui qu’ils rendent au Christ. Il nous faut reconnaitre 

en eux l’action du Christ, la puissance salvifique de Jésus à l’œuvre, et les aimer pour cela mais 

ne pas les adorer comme on doit adorer Dieu. Rendre ce culte de latrie (adoration) à un autre 

être relève de l’idolâtrie, un très grave péché. 

https://fr.aleteia.org/author/isabelle-cousturie/
https://fr.aleteia.org/tag/anges/
https://fr.aleteia.org/tag/jesus/
https://fr.aleteia.org/2020/11/25/vous-etes-plutot-oraison-ou-adoration/


13 
 

Cette distinction entre les cultes a été introduite au moment du concile de Trente (1545-1563), 

face à la réaction protestante selon laquelle cultes et prières doivent uniquement être consacrés 

à Dieu. Ainsi quand on rend un culte aux saints, on ne rend pas un culte de latrie (adoration) 

due à Dieu seul et à chacune des personnes de la Trinité, mais un culte de dulie (vénération). Il 

est question d’hyperdulie (vénération singulière et supérieure aux autres saints) pour la Sainte 

Vierge. Et le Concile Vatican II l’affirme clairement : 

« Aucune créature en effet ne peut jamais être mise sur le même pied que le Verbe incarné et 

rédempteur ». (LG 62). Cela vaut également pour la Mère de Dieu : « Ce rôle subordonné de 

Marie, l’Église le professe sans hésitation » (LG 62). 

La sainte Vierge 

L’hyperdulie est donc la vénération envers la plus grande de tous les saints, la Mère de Dieu. Il 

est bien question de « vénération » et non d' « adoration ». Marie n’est pas une divinité, 

contrairement à ce que veulent faire croire certaines sectes. Quelle que soit l’excellence de sa 

dignité et de ses vertus, la Vierge Marie reste une créature humaine, née d’un homme et d’une 

femme sur terre. Elle n’est pas sainte comme tous les saints car elle a trouvé grâce devant Dieu, 

mais comme tous les saints elle intercède pour le bien être des croyants. Le culte marial est 

d’ailleurs toujours dirigé vers Dieu et vers les frères. Sorti de ce schéma théologique, il n’aurait 

aucun sens et aurait les traits de l’idolâtrie. 

Le culte des anges 

Vénérer les anges est une vérité de foi. Leur vénération est appelée « dulie ». L’Église 

catholique dit qu’il faut s’adresser à eux comme à des serviteurs de Dieu. Saint Augustin, cite 

le Catéchisme de l’Église Catholique (329) : 

Saint Augustin dit à leur sujet : « Ange’ désigne la fonction, non pas la nature. Tu demandes 

comment s’appelle cette nature ? -Esprit. Tu demandes la fonction ? -Ange ; d’après ce qu’il 

est, c’est un esprit, d’après ce qu’il fait, c’est un ange” (Ps. 103, 1, 15). De tout leur être, les 

anges sont serviteurs et messagers de Dieu. Parce qu’ils contemplent “constamment la face de 

mon père qui est aux cieux” (Mt 18, 10), ils sont “les ouvriers de sa parole, attentifs au son de 

sa parole” (Ps 103, 20). (CCC 329) 

Et plus loin (335) il est dit : « Dans sa liturgie, l’Eglise se joint aux anges pour adorer le Dieu 

trois fois saints ». 

Le culte des saints 

Le culte des saints entre dans la même catégorie (dulie). Vénérés comme de saints hommes et 

saintes femmes de Dieu dans le Ciel, ils intercèdent auprès de Dieu, comme les anges. On les 

prie pour qu’ils adressent des prières à Dieu en notre faveur. Dans son document sur la liturgie, 

le Concile Vatican II rappelle que, « selon la Tradition, les saints sont l’objet d’un culte dans 

l’Église, et l’on y vénère leurs reliques authentiques et leurs images » (no 11). 

Et dans le Catéchisme de l’Église catholique pour les jeunes, Youcat, on reconnaît que « vénérer 

des reliques relève d’un besoin que les hommes ont naturellement de témoigner respect et 

dévotion à certains saints. On vénère convenablement les reliques des saints, si, dans le don de 

https://fr.aleteia.org/tag/concile-vatican-ii/
https://fr.aleteia.org/tag/vatican/
https://fr.aleteia.org/tag/vierge-marie/
https://fr.aleteia.org/tag/saint-augustin/
https://www.aelf.org/bible/Ps/103
https://www.aelf.org/bible/Mt/18
https://www.aelf.org/bible/Ps/103
https://fr.aleteia.org/2021/09/10/le-youcat-disponible-en-kiswahili-un-cadeau-pour-des-milliers-de-jeunes/


14 
 

leur vie à Dieu, on loue l’action de Dieu lui-même » (n° 275). Nos églises abondent de tableaux, 

de statues, d’images, pour nourrir l’esprit du croyant à travers ses yeux. 

En aucun cas, le croyant qui s’adresse aux personnages qu’ils représentent – la Vierge Marie, 

les anges, les saints – pour demander telle ou telle faveur ne se verra exaucer par eux mais par 

Dieu qui écoute sa prière à travers eux. Tenir autour du cou une médaille, ou sur sa table de nuit 

une statue, ou tout autre objet comme signe de sa foi, c’est comme dire à un ami : « Je compte 

sur ta protection et ton intercession tout en me remettant sans cesse à Dieu qui sait ce qui est 

bon pour moi ». 

Entre terre et ciel 

À travers la Vierge Marie, les saints, et les anges, le croyant contemple donc l’œuvre de Dieu, 

et ravive ainsi son « adoration » envers Dieu. Alors pourquoi ne pas adresser nos prières 

directement à Dieu ? Lui que nous reconnaissons source de toute grâce et du plus puissant des 

secours ? Pourquoi avoir besoin d’eux ? 

Pour leurs vertus pédagogiques. Parce que la Vierge Marie, ces saints ou ces anges, servent de 

modèle ou de guide aux fidèles. Parce que la dimension fraternelle constitue le cœur de la vie 

chrétienne – apprendre à se connaître, à nouer des relations, à s’aimer, s’entraider – et qu’ils 

restent des membres de l’Eglise même s’ils sont au ciel. Dieu, en plus de Le prier directement 

dans le secret de l’intimité, souhaite des prières de partage, de communion, entre les croyants 

sur terre comme au ciel, entre la terre et le ciel. 

Mais attention, il y a un ange à part à ne jamais vénérer, le diable, très fort pour détourner les 

hommes du culte de Dieu et se faire « adorer » à Sa place. Pour cela il a été « déchu » et tente, 

à chaque époque, de se présenter avec son lot de nouvelles idoles : faux dieux, super-héros, 

stars du cinéma ou de la chanson… Il promet de plus grands services, et passe son temps à 

semer la confusion dans ces distinctions.  Ce culte relève du satanisme. Alors vigilance… 

 

Prier et célébrer les saints : vénération, dévotion, culte ? 

Par Bernard Soudé, Prêtre du diocèse d’Orléans, Compagnie des Prêtres de Saint-Sulpice 

Note publiée dans le bulletin diocésain d’Orléans du 23 juillet 2000 

Article extrait de la revue Célébrer, n°308 

Même si le Code de Droit canonique parle sans hésiter du culte de Dieu et des saints, il 

vaut mieux distinguer le culte réservé à Dieu et la dévotion ou la vénération envers 

les saints. La Constitution sur la sainte liturgie de Vatican II (n°104) l’exprimait ainsi : 

« L’Église a introduit dans le cycle annuel les mémoires des martyrs et des autres saints qui, 

élevés à la perfection par la grâce multiforme de Dieu et ayant obtenu possession du salut 

éternel, chantent à Dieu dans le ciel une louange parfaite et intercèdent pour nous. Dans les 

anniversaires des saints, l’Église proclame le mystère pascal en ces saints qui ont souffert avec 

le Christ et ont été glorifiés avec lui, et elle propose aux fidèles leurs exemples qui les attirent 

tous au Père par le Christ, et par leurs mérites elle obtient les bienfaits de Dieu. » 

https://fr.aleteia.org/tag/medaille/
https://fr.aleteia.org/tag/satanisme/
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/louange
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/fideles


15 
 

Célébrer des saints, c’est donc célébrer la Pâque de Jésus-Christ qui a pénétré la vie de croyants 

et y a porté des fruits de sainteté à la gloire de Dieu. Dans le Corps du Christ on ne peut séparer 

la Tête et les membres, et la sainteté des membres renvoie à la Tête. La vénération portée 

aux saints devient un culte rendu au Christ vivant en eux et répandant en eux la richesse de sa 

grâce. La vie des saints présente quantité d’exemples que nous sommes invités à imiter : c’est 

ce que nous cherchons le plus souvent dans leur vie ou leurs écrits. Ils sont des témoins : les 

regarder, les écouter est une manière de méditer l’Évangile qui s’est concrétisé dans les 

conditions particulières de leur vie. 

Entre nous, le Christ crée une solidarité spirituelle : « la communion des saints ». L’amour que 

nous nous portons les uns aux autres nous fait porter, dans la prière, le souvenir de nos frères. 

Plus encore, en suscitant la participation de tous à son œuvre de salut, le Christ nous relie les 

uns aux autres et nous rend, en Lui, acteurs et responsables de la sanctification de nos frères. 

Dans cette communion des saints, nous, les vivants, nous prions les uns pour les autres ; nous 

prions pour nos défunts, afin que s’achève leur adaptation à la sainteté de Dieu ; les saints n’ont 

plus besoin de notre intercession, mais avec cette charité qui leur vient de Dieu, ils continuent 

à intercéder pour nous. S’il est vrai que nous ignorons comment fonctionne cette solidarité 

spirituelle, cependant nous savons qu’elle existe par la générosité divine. 

« Tu es glorifié dans l’assemblée des saints : quand tu couronnes leurs mérites, tu 

couronnes tes propres dons. Dans leur vie tu nous procures un modèle, dans 

la communion avec eux une famille, et dans leur intercession un appui ; afin que soutenus 

par cette foule immense de témoins, nous courions jusqu’au bout de l’épreuve qui nous 

est proposée … » 

– 1e Préface des saints 

*** 

Se convertir au fil de l’année liturgique sur liturgie.catholique.fr - Novembre 2017 

L’année liturgique, chemin de conversion 

Par Serge Kerrien, 

Diacre du diocèse de Saint-Brieuc-Tréguier et conseiller pastoral au SNPLS 

 

Chaque année, le temps liturgique nous fait parcourir tout le mystère du Christ. À travers 

le cycle pascal, les fêtes fixes, la succession des dimanches, ce sont les grands mystères de la 

foi que les chrétiens sont invités à célébrer. Il y a là comme une catéchèse permanente, un 

voyage initiatique qui permet aux baptisés de se réapproprier toutes les dimensions de leur foi, 

au cœur de leur propre histoire et de celle de l’humanité. 

 

Au cœur de l’année liturgique, Pâques 
 

L’évènement pascal de la mort et de la résurrection du Seigneur est le centre du mystère du 

salut, d’un salut offert à tous, mais qui demande à celui qui l’accueille de conformer sa vie à 

l’Évangile. Le chemin catéchuménal en est l’aspect le plus visible, et, si le carême constitue un 

https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/evangile
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/intercession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/intercession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/preface
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints


16 
 

temps privilégié de conversion, c’est toute l’année liturgique, au fil des mystères célébrés et des 

saints honorés, qui invite à se convertir, à passer de la mort à la vie, à vivre l’expérience pascale.  

L’annonce du Royaume est un appel permanent à la conversion, à l’accueil d’une vie nouvelle 

dans le Christ et donc à la renonciation à la vie ancienne. Le mystère pascal et l’annonce du 

Royaume jouent ainsi un rôle central dans l’organisation de l’année liturgique et dans sa 

perception comme chemin de conversion. 

 

Comment comprendre ce chemin ? 
 

Se convertir consiste en un retournement intérieur qui conduit à l’abandon de certaines manières 

de vivre et à la redécouverte des grandes attitudes de la vie spirituelle. Il s’agit pour chacun de 

nous d’entrer dans la préoccupation de Dieu : celle de notre salut et du salut du monde. 

L’Évangile que la liturgie fait entendre tout au long de l’année nous incite à convertir nos 

impatiences pour devenir des veilleurs, à méditer les manifestations du Christ pour apprendre 

les lire aujourd’hui dans notre monde, à regarder la sollicitude du Christ pour les pauvres, les 

malades, les pécheurs pour convertir nos regards. Et quand vient le carême, l’expérience du 

désert prépare à vivre la passion de Jésus, sa mort sur la croix, le silence du tombeau pour mieux 

voir refleurir, au matin de Pâques, nos propres aridités. Le temps pascal nous ouvre à l’attente 

de l’Esprit dont le temps ordinaire portera les fruits. Ainsi, par exemple, lorsque nous entendons 

les récits des miracles de Jésus, il s’agit de passer du merveilleux du miracle à la merveille du 

don que Dieu fait de la grâce, à passer du don lui-même à Celui qui donne. 

Voilà comment l’année liturgique pose nos pas sur un chemin de conversion, le même chemin 

que celui des disciples d’Emmaüs. Enfermés sur eux-mêmes, la grâce que le Christ leur donne 

les ouvre progressivement à une autre réalité dont ils ne sont plus le centre. Le cœur brûlant, 

les yeux s’ouvrant à une autre réalité que leur nuit, ils se laissent conduire par l’Esprit à 

Jérusalem, dans la lumière d’un jour nouveau.  

Se convertir, c’est laisser l’Esprit nous transformer, nous apprendre, pas à pas, ce qu’est la 

filiation divine, en un mot nous diviniser pour être des visages du salut et du don de la grâce. 

 

Et le sanctoral ? 
 

L’année liturgique ne se contente cependant pas d’offrir un chemin de conversion ; elle propose, 

dans le sanctoral, des visages à imiter. Elle nous donne à méditer des chemins de vie, ceux des 

saintes et des saints dont nous faisons mémoire. Ils ont choisi d’accueillir à cœur ouvert le don 

que Dieu faisait de sa grâce ; ils ont choisi de suivre le Christ dans son mystère pascal, leur vie 

devenant ainsi chemin de vie spirituelle, d’une vie qui donnait prise au souffle de l’Esprit. 

 

Se mettre en chemin … 
 

Ainsi chaque jour que vit le chrétien est illuminé de la Pâque du Christ. Déployant le mystère 

total du Christ dans l’évocation de sa vie et de l’histoire du salut qui aboutit en lui, l’année 

liturgique entraîne tout baptisé sur un chemin d’amour. Et l’amour n’existe pas sans oubli de 

soi et conversion à l’autre. Cela demande un arrachement à ce qui entrave notre marche pour 

entrer dans la préoccupation de Dieu pour sa création et ses enfants. 



17 
 

L’enjeu de l’année liturgique est bien de modeler le croyant, de structurer sa foi pour en faire 

un témoin du Christ ressuscité. Chemin de conversion, elle est chemin de vie selon l’Esprit 

c’est-à-dire accueil de la grâce qui seule, comme au jour de la Pentecôte, peut faire de nous des 

croyants transformés et vivants, témoins du salut qu’apporte le Christ ressuscité. 

Pèlerins, ici-bas, nous sommes des itinérants de la foi. Abraham, Moïse, les prophètes, les 

Apôtres et tous les disciples du Christ, ont vécu une itinérance qui les obligeait à la conversion. 

L’année liturgique, comme un fleuve qui s’écoule lentement et sans cesse, habite notre 

itinérance et l’irrigue d’une présence : celle du Christ, don suprême de la grâce du Père. 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 


