Athénée 2023 — Schole Liturgie

« L’année liturgique et la priere de I’Eglise sous ses différentes expressions »

La priére

Portail de I’église catholique :

La priére, est un dialogue avec Dieu. Elle suppose donc la foi en un rapport possible avec
Dieu. Cette foi a toujours été présente au cceur de la priere du Peuple de Dieu. Elle s’exprime
largement dans les Psaumes. La priére chrétienne est telle une succession de variations
musicales dont le théme serait 1’appel de Dieu et la réponse de I’homme dans un échange
d’amour.

Une priére trinitaire

Mouvement trinitaire de
la liturgie chrétienne
N DIEUV o
> A
Lot N
e
V‘.Iv/
Par Jésusr Esprit Saint en Jésus

le Christ /I le Christ
/

/

/// A
HOMME [~

Quelques expressions de la priére chrétienne

Du catéchisme de I’Eglise Catholique

1. La bénédiction et I’adoration

2626 La bénédiction exprime le mouvement de fond de la priere chrétienne : elle est rencontre
de Dieu et de I’homme ; en elle le Don de Dieu et I’accueil de ’homme s’appellent et s’unissent.
La priére de bénédiction est la réponse de ’homme aux dons de Dieu : parce que Dieu bénit, le
cceur de I’homme peut bénir en retour Celui qui est la source de toute bénédiction.

2627 Deux formes fondamentales expriment ce mouvement : tantot, elle monte, portée dans
I’Esprit Saint, par le Christ vers le Pére (nous Le bénissons de nous avoir bénis ; cf. Ep 1, 3-
14;2Co 1,3-7.;1P1,3-9.); tantdt, elle implore la grace de I’Esprit Saint qui, par le Christ,
descend d’aupres du Peére (c’est lui qui nous bénit ; cf. 2 Co 13, 13 ; Rm 15, 5-6. 13 ; Ep 6, 23-
24).



https://eglise.catholique.fr/glossaire/foi
https://eglise.catholique.fr/glossaire/priere/ressources-annuaires/lexique/definition.html?lexiqueID=97

2628 L’adoration est la premicre attitude de ’homme qui se reconnait créature devant son
Créateur. Elle exalte la grandeur du Seigneur qui nous a fait (cf. Ps 95, 1-6) et la toute-puissance
du Sauveur qui nous libére du mal. Elle est le prosternement de 1’esprit devant le " Roi de
gloire " (Ps 24, 9-10) et le silence respectueux face au Dieu " toujours plus grand " (S. Augustin,
Psal. 62, 16). L’adoration du Dieu trois fois saint et souverainement aimable confond d”humilité
et donne assurance a nos supplications.

La priére de demande

2629 Le vocabulaire de la supplication est riche en nuances dans le Nouveau Testament :
demander, réclamer, appeler avec insistance, invoquer, clamer, crier, et méme " lutter dans la
priere " (cf. Rm 15, 30 ; Col 4, 12). Mais sa forme la plus habituelle, parce que la plus spontanée,
est la demande : C’est par la priere de demande que nous traduisons la conscience de notre
relation a Dieu : créatures, nous ne sommes ni notre origine, ni maitre des adversités, ni notre
fin ultime, mais aussi, pécheurs, nous savons, comme chrétiens, que nous nous détournons de
notre Pére. La demande est déja un retour vers Lui.

La priére d’intercession

2634 L’intercession est une priere de demande qui nous conforme de pres a la priére de Jésus.
C’est Lui I’'unique Intercesseur auprés du Pére en faveur de tous les hommes, des pécheurs en
particulier (cf. Rm 8,34 ;1Jn2,1;1Tm 2, 5-8). Il est " capable de sauver de fagon définitive
ceux qui par lui s’avancent vers Dieu, étant toujours vivant pour intercéder en leur faveur " (He
7, 25). L’Esprit Saint lui-méme " intercéde pour nous... et son intercession pour les saints
correspond aux vues de Dieu " (Rm 8, 26-27).

La priére d’action de grices

2637 L’action de graces caractérise la priere de I’Eglise qui, en célébrant 1’Eucharistie,
manifeste et devient davantage ce qu’elle est. En effet, dans I’ceuvre du salut, le Christ libére la
création du péché et de la mort pour la consacrer de nouveau et la faire retourner au Pere, pour
sa Gloire. L’action de graces des membres du Corps participe a celle de leur Chef.

2638 Comme dans la priere de demande, tout événement et tout besoin peuvent devenir
offrande d’action de graces. Les lettres de S. Paul commencent et se terminent souvent par une
action de graces, et le Seigneur Jésus y est toujours présent. " En toute condition, soyez dans
I’action de graces. C’est la volonté de Dieu sur vous dans le Christ Jésus " (1 Th 5, 18). " Soyez
assidus a la priere ; qu’elle vous tienne vigilants dans 1’action de graces " (Col 4, 2).

La priére de louange

2639 Lalouange est la forme de priere qui reconnait le plus immédiatement que Dieu est Dieu !
Elle le chante pour Lui-méme, elle lui rend gloire, au-dela de ce qu’il fait, parce qu’IL EST.
Elle participe a la béatitude des coeurs purs qui I’aiment dans la foi avant de le voir dans la
Gloire. Par elle, I’Esprit se joint a notre esprit pour témoigner que nous sommes enfants de Dieu
(cf. Rm 8, 16), il rend témoignage au Fils unique en qui nous sommes adoptés et par qui nous
glorifions le Pére. La louange inteégre les autres formes de priére et les porte vers Celui qui en
est la source et le terme : " le seul Dieu, le Pére, de qui tout vient et pour qui nous sommes
faits " (1 Co 8, 6).



2641 " Récitez entre vous des psaumes, des hymnes et des cantiques inspirés ; chantez et
célébrez le Seigneur de tout votre cceur " (Ep 5, 19 ; Col 3, 16). Comme les écrivains inspirés
du Nouveau Testament, les premic¢res communautés chrétiennes relisent le livre des Psaumes
en y chantant le Mystere du Christ. Dans la nouveauté de I’Esprit, elles composent aussi des
hymnes et des cantiques a partir de I’Evénement inoui que Dieu a accompli en son Fils : son
Incarnation, sa Mort victorieuse de la mort, sa Résurrection et son Ascension a sa droite (cf. Ph
2, 6-11; Col 1, 15-20; Ep 5, 14; 1 Tm 3, 16; 6, 15-16; 2 Tm 2, 11-13). C’est de cette
" merveille " de toute I’Economie du salut que monte la doxologie, la louange de Dieu (cf. Ep
1,3-14 ; Rm 16, 25-27 ; Ep 3, 20-21 ; Jude 24-25).

2643 L’Eucharistie contient et exprime toutes les formes de pricre : elle est " I’offrande pure "
de tout le Corps du Christ " a la gloire de son Nom " (cf. Ml 1, 11) ; elle est, selon les traditions
d’Orient et d’Occident, " /e sacrifice de louange ".

EN BREF

2644 L’Esprit Saint qui enseigne 1’Eglise et lui rappelle tout ce que Jésus a dit, ’éduque aussi
a la vie de priére, en suscitant des expressions qui se renouvellent au sein de formes
permanentes : bénédiction, demande, intercession, action de grace et louange.

2645 C’est parce que Dieu le bénit que le coeur de ’homme peut bénir en retour Celui qui est
la source de toute bénédiction.

2646 La priere de demande a pour objet le pardon, la recherche du Royaume ainsi que tout vrai
besoin.

2647 La priere d’intercession consiste en une demande en faveur d’un autre. Elle ne connait
pas de fronticre et s’étend jusqu’aux ennemis.

2648 Toute joie et toute peine, tout événement et tout besoin peuvent étre la matiere de 1’action
de grace qui, participant a celle du Christ, doit emplir toute la vie : " En toute condition, soyez
dans I’action de grace " (1 Th 5, 18).

2649 La pricre de louange, toute désintéressée, se porte vers Dieu ; elle le chante pour Lui, elle
Lui rend gloire, au-dela de ce qu’il fait, parce qu’ll EST.

St Jean 17, 18-26 :

De méme que tu m’as envoyé dans le monde, moi aussi, je les ai envoyés dans le monde.
Et pour eux je me sanctifie moi-méme, afin qu’ils soient, eux aussi, sanctifiés dans la vérité. Je
ne prie pas seulement pour ceux qui sont la, mais encore pour ceux qui, grace a leur parole,
croiront en moi. Que tous soient un, comme toi, Pére, tu es en moi, et moi en toi. Qu’ils soient
un en nous, eux aussi, pour que le monde croie que tu m’as envoyé. Et moi, je leur ai donné la
gloire que tu m’as donnée, pour qu’ils soient un comme nous sommes UN : moi en eux, et toi
en moi. Qu’ils deviennent ainsi parfaitement un, afin que le monde sache que tu m’as envoyé,
et que tu les as aimés comme tu m’as aimé. Pére, ceux que tu m’as donnés, je veux que la ou je
suis, ils soient eux aussi avec moi, et qu’ils contemplent ma gloire, celle que tu m’as donnée
parce que tu m’as aimé avant la fondation du monde. Pére juste, le monde ne t’a pas connu,
mais moi je t’ai connu, et ceux-ci ont reconnu que tu m’as envoyé¢. Je leur ai fait connaitre ton
nom, et je le ferai connaitre, pour que I’amour dont tu m’as aimé soit en eux, et que moi aussi,
j€ sois en eux. »




L’année liturgique

Quelques extraits du concile (Sacrosanctum Concilium)

102. Sens de I’année liturgique

Notre Mére la sainte Eglise estime qu’il lui appartient de célébrer ’ceuvre salvifique de son
divin Epoux par une commémoration sacrée, a jours fixes, tout au long de I’année. Chaque
semaine, au jour qu’elle a appelé « jour du Seigneur », elle fait mémoire de la résurrection du
Seigneur, qu’elle célebre encore une fois par an, en méme temps que sa bienheureuse passion,
par la grande solennité de Paques. (note personnelle : le « jour du Seigneur », ¢’est le dimanche,
jour de la résurrection).

Et elle déploie tout le mystére du Christ pendant le cycle de 1’année, de 1’Incarnation et la
Nativité jusqu’a 1’Ascension, jusqu’au jour de la Pentecote, et jusqu’a D’attente de la
bienheureuse espérance et de I’avénement du Seigneur. (autrement dit, ce calendrier liturgique
n’a de raison d’étre que parce que nous attendons le retour du Christ dans la gloire).

Tout en célébrant ainsi les mysteres de la Rédemption, elle ouvre aux fidéles les richesses de la
puissance et des mérites de son Seigneur ; de la sorte, ces mystéres sont en quelque manicre
rendus présents tout au long du temps, les fidéles sont mis en contact avec eux et remplis par la
grace du salut.

105. Enfin, aux divers temps de I’année, selon des disciplines traditionnelles, I’Eglise réalise la
formation des fidéles par des activités spirituelles et corporelles, par I’instruction, la priére, les
ceuvres de pénitence et de miséricorde.

106. Revalorisation du dimanche

L’Eglise célébre le mystére pascal, en vertu d’une tradition apostolique qui remonte au jour
méme de la résurrection du Christ, chaque huitieme jour, qui est nommé a bon droit le jour du
Seigneur, ou dimanche. Ce jour-la, en effet, les fideles doivent se rassembler pour que,
entendant la Parole de Dieu et participant a I’Eucharistie, ils fassent mémoire de la passion, de
la résurrection et de la gloire du Seigneur Jésus, et rendent griaces a Dieu qui les « a régénérés
pour une vivante espérance par la résurrection de Jésus Christ d’entre les morts » (1 P 1, 3).
Aussi, le jour dominical est-il le jour de féte primordial qu’il faut proposer et inculquer a la
piété des fideles, de sorte qu’il devienne aussi jour de joie et de cessation du travail. Les autres
célébrations, a moins qu’elles ne soient véritablement de la plus haute importance, ne doivent
pas ’emporter sur lui, car il est le fondement et le noyau de toute I’année liturgique.

109. Le Caréme

Le double caractere du temps du Caréme, qui, surtout par la commémoration ou la préparation
du baptéme et par la pénitence, invite plus instamment les fideles a écouter la Parole de Dieu et
a vaquer a la priére, et les dispose ainsi a célébrer le mystére pascal, ce double caractere, aussi
bien dans la liturgie que dans la catéchese liturgique, sera mis plus pleinement en lumiére.

Par suite :




a) les ¢léments baptismaux de la liturgie quadragésimale seront employés plus abondamment ;
et certains, selon I’opportunité, seront restitués a partir de la tradition antérieure ;

b) on en dira autant des ¢léments pénitentiels. En ce qui concerne la catéchése, on inculquera
aux fideles, en méme temps que les conséquences sociales du péché, cette nature propre de la
pénitence, qui déteste le péché en tant qu’il est une offense a Dieu ; on ne passera pas sous
silence le role de I’Eglise dans ’action pénitentielle, et on insistera sur la priére pour les
pécheurs.

L

Visio « Résumé et approfondissement » année liturgique : https://youtu.be/SNt21tof71Y

Chaque année liturgique se déroulent Jes
cycfl::s dg Noél et de Piques, avec leur temps de
preparation (Avent et Caréme) et leur te;'11ps
d’accomplissement (temps de la Nativité ep
temps pascal), pendant que les autres dimanches
du temps ordinaire marquent la progression de
notre ma_rche vers la patrie céleste, 3 laquelle
nous aspirons comme pélerins de la Jérusalem
qui descend d’auprés de Dieu, animés par |
force d’en haut, le Saint-Esprit, « auteur de t .
ceuvre parfaite », e

Mgr Le Gall.

L

Le jour propre des célébrations

Table des jours liturgiques disposée selon leur ordre de préséance (Missale Romanum 2002)

1. Triduum pascal de la Passion et de la Résurrection du Seigneur.

2. Nativité du Seigneur, Epiphanie, Ascension et Pentecote.
Dimanches de I’ Avent, du Caréme et de Paques.

Mercredi des cendres.
Féries de la Semaine sainte, du lundi au jeudi inclus.

Jours dans I’octave de Paques.
3. Solennités du Seigneur, de la bienheureuse Vierge Marie, des Saints inscrits au

calendrier général.
Commémoration de tous les fidéles défunts.



https://youtu.be/5Nt21tof7IY

4. Les solennités propres, a savoir :
a) La solennité du Patron principal du lieu, de la ville ou du pays.
b) La solennité de la dédicace et de I’anniversaire de la dédicace de I’église
propre.
¢) La solennité du Titulaire de 1’église propre.
d) La solennité soit du Titulaire, soit du Fondateur, soit du Patron principal de
1’Ordre ou de la Congrégation.

II

5. Les fétes du Seigneur inscrites au calendrier général.
6. Les dimanches du temps de Noél et les dimanches per annum.
7. Les fétes de la bienheureuse Vierge Marie et des Saints du calendrier général.

8. Les fétes propres, a savoir :
a) La féte du Patron principal du diocése.
b) La féte de I’anniversaire de la dédicace de la cathédrale.
¢) La féte du Patron principal de la région ou de la province, de la nation, ou
d’un territoire plus vaste.
d) La féte du Titulaire, du Fondateur, du Patron principal de I’Ordre ou de la
Congrégation et de la province religieuse, restant sauf ce qui est prescrit
aun. 4.
e) Les autres fétes propres a une église.
/) Les autres fétes inscrites au calendrier du diocése, de I’Ordre ou de la
Congrégation.

9. Les féries de 1’Avent, du 17 au 24 décembre inclus.
Les jours dans I’octave de la Nativité.
Les féries de Caréme.

I
10. Les mémoires obligatoires du calendrier général.

11. Les mémoires obligatoires propres, a savoir :
a) Les mémoires du Patron secondaire du lieu, du diocese, de la région ou de la
province religieuse.
b) Les autres mémoires obligatoires inscrites au calendrier du diocése, de
1’Ordre ou de la Congrégation.

12. Les mémoires facultatives, lesquelles cependant peuvent, de la maniére particuliere
indiquée dans les Présentation générale du Missel romain et de la Liturgie des Heures, se
faire également les jours dont il est question au n. 9.

De la méme fagon, les mémoires obligatoires qui tombent occasionnellement dans les féries
du Caréme peuvent étre célébrées comme mémoires facultatives.


https://www.ceremoniaire.net/depuis1969/missel_2002/nual.html#tp4
https://www.ceremoniaire.net/depuis1969/missel_2002/nual.html#tp9

13. Les féries de I’ Avent jusqu’au 16 décembre inclus.

Les féries du temps de Noél du 2 janvier jusqu’au samedi aprés I’Epiphanie.
Les féries du temps pascal du lundi apres I’octave de Paques au samedi avant la
Pentecote inclus.

Les féries per annum.

60. Si plusieurs c€lébrations tombent le méme jour, on fait celle qui a la préséance dans le
tableau des jours liturgiques. Cependant, une solennité empéchée par un jour liturgique ayant
la priorité, est transférée au jour le plus proche qui ne soit pas pris par les jours indiqués

aux nn. 1-8 de la table de préséance. Toutefois, quand la solennité de I’ Annonciation du
Seigneur tombe parmi les jours de la Semaine sainte, elle est toujours transférée au lundi
lendemain du II° dimanche de Paques.

Les autres célébrations sont omises cette année-la.
*hk

La piété populaire

La liturgie et la piété populaire sont deux expressions authentiques, quoique non
équivalentes, du culte chrétien. De fait, la Constitution sur la sainte Liturgie montre bien qu’au
lieu de vouloir les opposer ou de considérer qu’ils sont deux éléments interchangeables, il
convient plutot de les harmoniser: « Les pieux exercices du peuple chrétien [...] doivent étre
réglés de facon a s”harmoniser avec la Liturgie, a en découler d’une certaine maniére, et a y
introduire le peuple parce que, de sa nature, elle leur est de loin supérieure ».

La Liturgie et la piété populaire sont donc deux expressions cultuelles qui doivent se
situer dans une relation mutuelle et féconde, méme si la Liturgie est toujours appelée a
constituer un point de référence permettant de « canaliser avec lucidité et prudence les désirs
ardents de priere et de vie charismatique » qui se manifestent dans la piété populaire. De son
coté, la piété populaire, avec ses valeurs symboliques et expressives, est en mesure d’aider la
Liturgie a réussir son travail d’inculturation, et elle peut aussi lui procurer des ¢léments
stimulants en vue d’accroitre d’une manicre efficace son dynamisme et sa créativité.

— Directoire sur la piété populaire et la liturgie, 58

La religiosité populaire (Catéchisme d’Eglise Catholique)

1674 Hors de la Liturgie sacramentelle et des sacramentaux, la catéchese doit tenir compte des
formes de la piété des fideles et de la religiosité populaire. Le sens religieux du peuple chrétien
a, de tout temps, trouvé son expression dans des formes variées de piété qui entourent la vie
sacramentelle de I’Eglise, tels que la vénération des reliques, les visites aux sanctuaires, les
pelerinages, les processions, le chemin de croix, les danses religieuses, le rosaire, les médailles,
etc. (cf. Cc. Nicée II : DS 601 ; 603 ; Cc. Trente : DS 1822).

1675 Ces expressions prolongent la vie liturgique de 1’Eglise, mais ne la remplacent pas : " Ils
doivent étre réglés en tenant compte des temps liturgiques et de fagcon a s’harmoniser avec la



https://www.ceremoniaire.net/depuis1969/missel_2002/nual.html#tp1

liturgie, a en découler d’une certaine maniére et a y introduire le peuple, parce que la liturgie,
de sa nature, leur est de loin supérieure " (SC 13).

1676 Un discernement pastoral est nécessaire pour soutenir et appuyer la religiosité populaire
et, le cas échéant, pour purifier et rectifier le sens religieux qui sous-tend ces dévotions et pour
les faire progresser dans la connaissance du Mysteére au Christ (cf. CT 54). Leur exercice est
soumis au soin et au jugement des évéques et aux normes générales de 1’Eglise (cf. CT 54).

<< La religiosité populaire, pour 1’essentiel, est un ensemble de valeurs qui, avec sagesse
chrétienne, répond aux grandes interrogations de I’existence. Le bon sens populaire catholique
est fait de capacité de synthése pour I’existence. C’est ainsi qu’il fait aller ensemble, de fagon
créative, le divin et I’humain, le Christ et Marie, ’esprit et le corps, la communion et
I’institution, la personne et la communauté, la foi et la patrie, I’intelligence et le sentiment.
Cette sagesse est un humanisme chrétien qui affirme radicalement la dignité de tout étre comme
fils de Dieu, instaure une fraternité fondamentale, apprend a rencontrer la nature comme a
comprendre le travail, et donne des raisons de vivre dans la joie et la bonne humeur, méme aux
milieu des duretés de I’existence. Cette sagesse est aussi pour le peuple un principe de
discernement, un instinct évangélique qui lui fait percevoir spontanément quand I’Evangile est
le premier servi dans 1’Eglise, ou quand il est vidé de son contenu et asphyxié par d’autres
intéréts (Document de Puebla ; cf. EN 48). >>

Les Papes et la piété populaire: la foi des simples, un atout pour I’Eglise

Vatican News se fait 1’écho ici d’un article paru dans Donne, Chiesa, Mondo, le supplément
féminin mensuel de I’Osservatore Romano, quotidien du Saint-Siege. Ce texte porte sur la piété
populaire dans le magistere des Papes de Paul VI a Frangois.

Vatican News — 30 novembre 2020

Alessandro Gisotti - Cité du Vatican

Le Pape Frangois marche seul, le pas lent empreint de souffrance, dans les rues du centre de
Rome. Il se rend a I’église de San Marcello al Corso, ou se trouve un crucifix datant du
XIVe siecle que les Romains considérent comme miraculeux depuis plusieurs générations.
Personnes ne 1’attend ou ne le salue sur le bas-coté de la rue. Nous sommes en pleine période
de confinement. Seuls quelques agents de la gendarmerie I’accompagnent. Une « procession »
solitaire qui, de ce fait, acquiert une force symbolique extraordinaire.

Quelques jours plus tard, a la nuit tombée et sous un ciel plombé, le Pape prie seul sur une place
Saint-Pierre déserte : la petite silhouette blanche se détache de maniére presque surréelle. A ses
cotés, le Pape n’a que le crucifix vénéré quelques jours plus tot et I’icone mariale Salus Populi
Romani habituellement conservée en la basilique Sainte-Marie-Majeure d’ou elle accompagne
les vicissitudes de la ville éternelle depuis le XIlle siecle.

Ces deux images, qui ont émergé en cette période dramatique de pandémie, resteront
probablement a I’esprit de millions de personnes.




Pour Francois, la dévotion populaire est un acte d’évangélisation

Il faut noter que ces deux moments, si intenses spirituellement, sont liés a cette dévotion
populaire chére au Pape Frangois. Le premier geste public de 1’évéque de Rome apres son
¢lection fut de rendre hommage a la Vierge dans la basilique Sainte-Marie-Majeure, ou il est
retourné des dizaines de fois pour placer ses voyages apostoliques sous sa protection. Cette
dévotion vient de loin. Depuis ses années de ministére a Buenos Aires en Argentine, Jorge Maria
Bergoglio a toujours valorisé la dévotion des simples. Pour le futur Pape, marcher avec le
Peuple de Dieu vers les sanctuaires — et en particulier celui de la Vierge de Lujan- a toujours
été un mode privilégié pour que les pasteurs sentent I’odeur des brebis, comme cela se doit pour
tous les bons pasteurs. Cette maniere de se mettre en chemin avec le peuple pour participer a
des manifestations de piété populaire est, selon I’expérience de Jorge Maria Bergoglio, autant
un acte d’évangélisation qu’une impulsion missionnaire.

La Conférence d’ Aparecida qui a réuni en mai 2007 1’épiscopat latino-américain et des Caraibes
et dont est issu un document sur la vie de disciple et I’activité missionnaire - essentiel pour
comprendre I'action pastorale de Francois -, s'est tenue dans un sanctuaire marial. Le travail des
évéques s'est alors déroulé dans un espace situé sous le sanctuaire brésilien. Les pasteurs ont
donc pri¢ et ont débattu, tout en étant accompagnés par les chants et pricres des fideles. Cette
assemblée qu’a vécue le cardinal Bergoglio a la premicre personne fut, dit-il, « un moment de
grdce ». 1l résonne d’ailleurs dans les pages d'Evangelii Gaudium consacrées a la piété
populaire.

Ses différentes expressions, écrit le Pontife, « ont beaucoup a nous apprendre et, pour ceux qui
savent les lire, sont un lieu théologique auquel nous devons préter attention ». La foi a besoin
de symboles et d'affections, elle doit s'entrelacer avec la vie vécue, elle ne peut se limiter a un
exercice intellectuel. La piété populaire, a dit Frangois avec une image frappante, « est le
systéme immunitaire de I'Eglise ».

Paul VI et 1a redécouverte de la piété populaire

Sur le theme de la piété populaire, comme sur d’autres questions fondamentales, Evangelii
Gaudium rappelle 1’exhortation apostolique de saint Paul VI, Evangelii nutiandi. C’est
d’ailleurs lui, le Pape Montini, qui a la fin du Concile Vatican II a donné un nouvel élan a la
dévotion populaire, en particulier, il I’a ‘défendue’ face a la froideur et au climat de suspicion
qui existaient dans certains milieux catholiques a son égard.

Dans Evangelii nutiandi qui a été publiée apres le Synode de 1974 dédiée a I’évangélisation,
Paul VI a entierement consacré un paragraphe, le numéro 48, a la religiosité du peuple, notant
que, sur ce point, on touche a « un aspect de l'évangélisation qui ne peut laisser insensible
». Cette exhortation met en garde contre certaines distorsions qui ont fait pencher la dévotion
populaire vers la logique de la superstition, mais note que les expressions de la religiosité
doivent étre redécouvertes comme des moyens privilégiés d'évangélisation. La piété populaire,
écrit Paul VI, manifeste « une soif de Dieu que seuls les simples et les pauvres peuvent connaitre ».


http://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html

Karol Wojtyla: la dévotion mariale au centre de son pontificat

Cette redécouverte de la piété populaire a ét¢ développée et placée, méme visuellement, au
centre de son pontificat, par saint Jean-Paul II. Fils de la Pologne qui, grace aussi a la dévotion
populaire et en particulier a la Vierge, a résisté d'abord aux dictatures nazies puis communistes,
Karol Wojtyta "apporte a Rome" cette dimension populaire du christianisme qui, dans ses gestes
comme dans son Magistére, est essentielle. Elle exprime la catholicité, l'universalité de 'Eglise
et en méme temps l'inculturation de 'Evangile dans une communauté nationale spécifique. La
dévotion populaire devient également un fil rouge lors de ses quelque cent voyages apostoliques
a travers le monde, et au cours desquels il ne manque jamais un moment de priere dans un
sanctuaire ou un geste d'attention aux racines spirituelles du pays visité. Karol Wojtyta est
¢galement responsable de la publication, en 2002, du Directoire sur la Piété populaire et
Liturgie par la Congrégation pour le Culte Divin.

Avec le Pape polonais qui a inscrit sur sa devise €piscopale qu’il s’en remettait a la Vierge
(Totus tuus, Tout a toi Marie), le mépris des ¢élites qui considéraient la religiosité populaire
comme une manifestation superficielle et impure de la foi est dépassé. Pour Jean-Paul 11, « une
foi profondément enracinée dans une culture précise, immergée a la fois dans les fibres du coeur
et dans les idées, et surtout largement partagée par tout un peuple » est authentiquement
populaire. Comme I'a fait remarquer le cardinal polonais Stanislaw Rytko, archiprétre de la
basilique Sainte-Marie-Majeure, le pontificat du pape Wojtyta a « contribué a libérer la
religiosité populaire de l'étiquette de ‘résidu en voie d'extinction’», s’y référant en parlant de «
ressource spirituelle extraordinaire également pour I'Eglise d'aujourd'hui ».

Benoit XVI: la dévotion du peuple comme patrimoine de I’Eglise

Benoit XVI se trouve sur la méme longueur d'onde que son prédécesseur, lui qui pendant
ses longues années de préfet de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, avait vu d'un bon
ceil les expressions de la piété populaire. On le voit aussi dans le Catéchisme de 1'Eglise
catholique dont Joseph Ratzinger a été le principal auteur a la demande de Jean-Paul II. Il est
certain qu’a I’instar de son prédécesseur polonais et son successeur argentin, I'expérience de
son enfance en Baviere ou il a participé, avec sa famille et en particulier avec feu son frére
Georg a des pelerinages et a d'autres événements de la religiosité populaire, a influencé cette
attitude favorable. Il n'est donc pas surprenant qu'une fois devenu Pape, Benoit X VI ait souligné
a plusieurs reprises que « la piété populaire est un grand patrimoine de I'Eglise » et qu'il l'ait
démontré concrétement en se rendant en pelerinage dans de nombreux sanctuaires mariaux en
Italie et dans les pays visités au cours de ses vingt-quatre voyages internationaux.

Ce theme est revenu réguliérement lors des échanges entre Benoit X VI et les prétres du diocése
de Rome dont il était I’évéque. Lors de ces temps d'enseignement, le Pape émérite leur a
demandé de ne pas dire du mal des pratiques de dévotion ou de ne pas les considérer comme
nuisibles, mais plutdt de les reprendre et de les expliquer de maniere adéquate au Peuple de
Dieu. Il n’est donc pas surprenant qu’en 2011, lors d’une rencontre avec la Commission
pontificale pour I'Amérique latine, Benoit X VI ait utilisé des paroles qui seront reprises plus
tard par le Pape Frangois. Pour les deux Souverains Pontifes, en effet, la piété populaire ne peut

10



étre considérée comme un aspect secondaire de la vie chrétienne, car dans la simple priere du

peuple, elle crée « un espace de rencontre avec Jésus-Christ et une maniere d'exprimer la foi
de I'Eglise ».

skookskok

Sacrements - Sacramentaux

« Un sacrement est une réalit¢ du monde visible qui révele le mysteére de salut parce
qu’elle en est la réalisation. » Mgr Coffy, 1971 Signes extérieurs de la grace intérieure, les
sacrements correspondent a la nature humaine, a la fois spirituelle et sensible. Des gestes, des
paroles, des symboles sont utilisés tout au long de la liturgie sacramentelle car, en tant qu’étre
humain, nous avons besoin de voir, d’entendre, de toucher et de sentir. A travers ces actes
d’Eglise que sont les sacrements, ce sont les actes du Christ qui continuent : les sacrements
tirent leur source des gestes mémes du Christ.

Quand I’Eglise baptise, confirme, réconcilie, célébre I’Eucharistie, c’est Dieu lui-méme
qui baptise, confirme... C’est le Christ qui agit dans les sacrements par I’intermédiaire des
ministres de I’Eglise et son action est fondée sur les mysteres de la vie de Jésus le Christ parmi
nous. Les sacrements sont des actes qui nous unissent au Christ par I’action de 1’Esprit Saint :
ils relient les hommes a Dieu mais aussi a leurs fréres. En nous permettant d’étre en communion
avec Dieu mais aussi avec nos fréres, ils nous font entrer dans le Corps du Christ, donc de
I’Eglise

Concernant les sacramentaux...

Dominique Le tourneau

« La Sainte Mére Eglise a institué des sacramentaux, qui sont des signes sacrés par
lesquels, selon une certaine imitation des sacrements, des effets surtout spirituels sont signifiés
et sont obtenus par la priére de 'Eglise. Par eux, les hommes sont disposés a recevoir I'effet
principal des sacrements, et les diverses circonstances de la vie sont sanctifiées » (concile
Vatican II, constitution sur la liturgie Sacrosanctum Concilium, n° 60).

Ils sont non d'institution divine, mais « institués par I'Eglise en vue de la sanctification
de certains ministéres de I'Eglise, de certains états de vie, de circonstances trés variées de la vie
chrétienne, ainsi que de l'usage de choses utiles a 'homme. [...] Ils comportent toujours une
priere, souvent accompagnée d'un signe déterminé, comme 1'imposition de la main, le signe de
la Croix, I'aspersion d'eau bénite (qui rappelle le baptéme) » (Catéchisme de I'Eglise catholique,
n°1668).

Ils peuvent consister en des choses qui deviennent telles par la dédicace ou la
bénédiction qui les destine au culte public et leur confére la capacité de produire des effets
spirituels. Ce sont des sacramentaux permanents. C'est le cas, par exemple, pour les personnes,
de la bénédiction de 1'abbé ou de I'abbesse d'un monastere, de la consécration des vierges, du
rite de la profession religieuse, des bénédictions pour la députation a certains ministeres dans
I'Eglise (lecteur, servant d'autel, catéchiste, etc.).

11




Les sacramentaux permanents concernant des choses sont, par exemple, la dédicace ou
la bénédiction d'une église ou d'un autel, la bénédiction des saintes huiles, des vases sacrés et
des ornements sacrés, des cloches, etc.

D'autres sacramentaux sont dits transitoires, car ils consistent en actions dont la
signification sacrée provient de leur réalisation : bénédiction de la table (du repas), imposition
des mains, onction, priere, etc.

« Les sacramentaux ne confeérent pas la grice de 1'Esprit Saint a la maniére des
sacrements, mais par la priére de I'Eglise ils préparent a recevoir la grice et disposent a y
coopérer » (Ibid., n° 1670). Leur efficacité provient du mystere pascal : « Chez les fid¢les bien
disposés, presque tous les événements de la vie sont sanctifiés par la grace divine qui découle
du mystére Pascal de la Passion, de la mort et de la Résurrection du Christ, car c'est de Lui que
tous les sacrements et les sacramentaux tirent leur vertu ; et il n'est a peu prés aucun usage
honorable des choses matérielles qui ne puisse étre dirigé vers cette fin : la sanctification de
I'homme et la louange de Dieu » (concile Vatican II, constitution sur la liturgie Sacrosanctum
Concilium, n® 61). L'exorcisme est un sacramental particulier. Il ne peut étre pratiqué que par
un prétre désigné par I'évéque. Par l'exorcisme, « I'Eglise demande publiquement et avec
autorité, au nom de Jésus-Christ, qu'une personne ou un objet soit protégé contre I'emprise du
Malin [du diable] et soustrait a son empire » (Catéchisme de 1'Eglise catholique, n°1673). Il est
pratiqué sous une forme simple au cours du baptéme. Le « grand exorcisme » vise a expulser
les démons ou a libérer de I'emprise démoniaque. Il faut donc bien s'assurer au préalable qu'il
s'agit bien d'un cas de possession diabolique et non d'une maladie psychique, qui reléve de la
médecine

*xx

Article ALETEIA : Prier Dieu, prier Marie, ou prier un saint, s’équivaut-il ?

Isabelle Cousturié T - publié le 06/02/18 - mis a jour le 12/12/22

Le culte voué a Marie (hyperdulie) et celui voué aux saints, comme aux anges (dulie), n'est pas
un culte concurrent ou paralléle a celui rendu a Dieu (latrie) mais le culte méme de Dieu rendu
sous une forme particuliere, indirecte.

Réjouissez-vous ! L’article que vous allez lire est entierement gratuit. Pour qu’il le
demeure et soit accessible au plus grand nombre, soutenez Aleteia

Non, les catholiques ne mettent pas Dieu, la sainte Vierge et tous les saints sur le méme plan.
C’est pourtant ce qui leur est reproché le plus souvent : de faire du culte des saints et de la
Vierge un culte concurrent a celui rendu a Dieu, de leur donner une place trop importante dans
nos vies jusqu’a les substituer a Lui. En fait, ces cultes — aux anges également — sont pour ainsi
dire des cultes « dérivés » par rapport a celui qu’ils rendent au Christ. Il nous faut reconnaitre
en eux I’action du Christ, la puissance salvifique de Jésus a I’ceuvre, et les aimer pour cela mais
ne pas les adorer comme on doit adorer Dieu. Rendre ce culte de latrie (adoration) a un autre
étre reléve de I’idolatrie, un trés grave péché.

12



https://fr.aleteia.org/author/isabelle-cousturie/
https://fr.aleteia.org/tag/anges/
https://fr.aleteia.org/tag/jesus/
https://fr.aleteia.org/2020/11/25/vous-etes-plutot-oraison-ou-adoration/

Cette distinction entre les cultes a été introduite au moment du concile de Trente (1545-1563),
face a la réaction protestante selon laquelle cultes et prieéres doivent uniquement étre consacrés
a Dieu. Ainsi quand on rend un culte aux saints, on ne rend pas un culte de latrie (adoration)
due a Dieu seul et a chacune des personnes de la Trinité, mais un culte de dulie (vénération). Il
est question d’hyperdulie (vénération singulicére et supérieure aux autres saints) pour la Sainte
Vierge. Et le Concile Vatican II I’affirme clairement :

« Aucune créature en effet ne peut jamais €tre mise sur le méme pied que le Verbe incarné et
rédempteur ». (LG 62). Cela vaut également pour la Mére de Dieu : « Ce rdle subordonné de
Marie, 1’Eglise le professe sans hésitation » (LG 62).

La sainte Vierge

L’hyperdulie est donc la vénération envers la plus grande de tous les saints, la Mére de Dieu. Il
est bien question de « vénération » et non d' « adoration ». Marie n’est pas une divinité,
contrairement a ce que veulent faire croire certaines sectes. Quelle que soit 1’excellence de sa
dignité et de ses vertus, la Vierge Marie reste une créature humaine, née d’'un homme et d’une
femme sur terre. Elle n’es? pas sainte comme tous les saints car elle a trouvé grace devant Dieu,
mais comme tous les saints elle intercede pour le bien étre des croyants. Le culte marial est
d’ailleurs toujours dirigé vers Dieu et vers les freres. Sorti de ce schéma théologique, il n’aurait
aucun sens et aurait les traits de I’idolatrie.

Le culte des anges

Vénérer les anges est une vérité de foi. Leur vénération est appelée « dulie ». L’Eglise
catholique dit qu’il faut s’adresser a eux comme a des serviteurs de Dieu. Saint Augustin, cite
le Catéchisme de I’Eglise Catholique (329) :

Saint Augustin dit a leur sujet : « Ange’ désigne la fonction, non pas la nature. Tu demandes
comment s’appelle cette nature ? -Esprit. Tu demandes la fonction ? -Ange ; d’apres ce qu’il
est, c’est un esprit, d’apres ce qu’il fait, c’est un ange” (Ps. 103, 1, 15). De tout leur étre, les
anges sont serviteurs et messagers de Dieu. Parce qu’ils contemplent “constamment la face de
mon pere qui est aux cieux” (Mt 18, 10), ils sont “les ouvriers de sa parole, attentifs au son de
sa parole” (Ps 103, 20). (CCC 329)

Et plus loin (335) il est dit : « Dans sa liturgie, I’Eglise se joint aux anges pour adorer le Dieu
trois fois saints ».

Le culte des saints

Le culte des saints entre dans la méme catégorie (dulie). Vénérés comme de saints hommes et
saintes femmes de Dieu dans le Ciel, ils intercédent aupres de Dieu, comme les anges. On les
prie pour qu’ils adressent des priéres a Dieu en notre faveur. Dans son document sur la liturgie,
le Concile Vatican II rappelle que, « selon la Tradition, les saints sont I’objet d’un culte dans
’Eglise, et I’on y vénére leurs reliques authentiques et leurs images » (n° 11).

Et dans le Catéchisme de I’Eglise catholique pour les jeunes, Youcat, on reconnait que « vénérer
des reliques reléve d’un besoin que les hommes ont naturellement de témoigner respect et
dévotion a certains saints. On vénére convenablement les reliques des saints, si, dans le don de

13


https://fr.aleteia.org/tag/concile-vatican-ii/
https://fr.aleteia.org/tag/vatican/
https://fr.aleteia.org/tag/vierge-marie/
https://fr.aleteia.org/tag/saint-augustin/
https://www.aelf.org/bible/Ps/103
https://www.aelf.org/bible/Mt/18
https://www.aelf.org/bible/Ps/103
https://fr.aleteia.org/2021/09/10/le-youcat-disponible-en-kiswahili-un-cadeau-pour-des-milliers-de-jeunes/

leur vie a Dieu, on loue I’action de Dieu lui-méme » (1n°275). Nos églises abondent de tableaux,
de statues, d’images, pour nourrir 1I’esprit du croyant a travers ses yeux.

En aucun cas, le croyant qui s’adresse aux personnages qu’ils représentent — la Vierge Marie,
les anges, les saints — pour demander telle ou telle faveur ne se verra exaucer par eux mais par
Dieu qui écoute sa priére a travers eux. Tenir autour du cou une médaille, ou sur sa table de nuit
une statue, ou tout autre objet comme signe de sa foi, ¢’est comme dire a un ami : « Je compte
sur ta protection et ton intercession tout en me remettant sans cesse a Dieu qui sait ce qui est
bon pour moi ».

Entre terre et ciel

A travers la Vierge Marie, les saints, et les anges, le croyant contemple donc ’ceuvre de Dieu,
et ravive ainsi son « adoration » envers Dieu. Alors pourquoi ne pas adresser nos prieres
directement a Dieu ? Lui que nous reconnaissons source de toute grace et du plus puissant des
secours ? Pourquoi avoir besoin d’eux ?

Pour leurs vertus pédagogiques. Parce que la Vierge Marie, ces saints ou ces anges, servent de
modele ou de guide aux fideles. Parce que la dimension fraternelle constitue le cceur de la vie
chrétienne — apprendre a se connaitre, a nouer des relations, a s’aimer, s’entraider — et qu’ils
restent des membres de 1’Eglise méme s’ils sont au ciel. Dieu, en plus de Le prier directement
dans le secret de I’intimité, souhaite des priéres de partage, de communion, entre les croyants
sur terre comme au ciel, entre la terre et le ciel.

Mais attention, il y a un ange a part a ne jamais vénérer, le diable, tres fort pour détourner les
hommes du culte de Dieu et se faire « adorer » a Sa place. Pour cela il a été¢ « déchu » et tente,
a chaque époque, de se présenter avec son lot de nouvelles idoles : faux dieux, super-héros,
stars du cinéma ou de la chanson... Il promet de plus grands services, et passe son temps a
semer la confusion dans ces distinctions. Ce culte releéve du satanisme. Alors vigilance...

Prier et célébrer les saints : vénération, dévotion, culte ?

Par Bernard Soudé¢, Prétre du diocese d’Orléans, Compagnie des Prétres de Saint-Sulpice
Note publiée dans le bulletin diocésain d’Orléans du 23 juillet 2000
Article extrait de la revue Célébrer, n°308

Méme si le Code de Droit canonique parle sans hésiter du culte de Dieu et des saints, il
vaut mieux distinguer le culte réservé a Dieu et la dévotion ou la vénération envers
les saints. La Constitution sur la sainte liturgie de Vatican II (n°104) ’exprimait ainsi :

« L’Eglise a introduit dans le cycle annuel les mémoires des martyrs et des autres saints qui,
élevés a la perfection par la grdce multiforme de Dieu et ayant obtenu possession du salut
eternel, chantent a Dieu dans le ciel une louange parfaite et intercedent pour nous. Dans les
anniversaires des saints, |’Eglise proclame le mystére pascal en ces saints qui ont souffert avec
le Christ et ont été glorifiés avec lui, et elle propose aux fideles leurs exemples qui les attirent
tous au Pere par le Christ, et par leurs mérites elle obtient les bienfaits de Dieu. »

14



https://fr.aleteia.org/tag/medaille/
https://fr.aleteia.org/tag/satanisme/
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/louange
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/fideles

Célébrer des saints, ¢’est donc célébrer la Paque de Jésus-Christ qui a pénétré la vie de croyants
et y a porté des fruits de sainteté a la gloire de Dieu. Dans le Corps du Christ on ne peut séparer
la Téte et les membres, et la sainteté des membres renvoie a la Téte. La vénération portée
aux saints devient un culte rendu au Christ vivant en eux et répandant en eux la richesse de sa
grace. La vie des saints présente quantité¢ d’exemples que nous sommes invités a imiter : c’est
ce que nous cherchons le plus souvent dans leur vie ou leurs écrits. Ils sont des témoins : les
regarder, les écouter est une maniére de méditer I’Evangile qui s’est concrétisé dans les
conditions particulic¢res de leur vie.

Entre nous, le Christ crée une solidarité spirituelle : « la communion des saints ». L’amour que
nous nous portons les uns aux autres nous fait porter, dans la priére, le souvenir de nos freres.
Plus encore, en suscitant la participation de tous a son ceuvre de salut, le Christ nous relie les
uns aux autres et nous rend, en Lui, acteurs et responsables de la sanctification de nos fréres.

Dans cette communion des saints, nous, les vivants, nous prions les uns pour les autres ; nous
prions pour nos défunts, afin que s’achéve leur adaptation a la sainteté de Dieu ; les saints n’ont
plus besoin de notre intercession, mais avec cette charité qui leur vient de Dieu, ils continuent
a intercéder pour nous. S’il est vrai que nous ignorons comment fonctionne cette solidarité
spirituelle, cependant nous savons qu’elle existe par la générosité divine.

« Tu es glorifié dans I’assemblée des saints : quand tu couronnes leurs mérites, tu
couronnes tes propres dons. Dans leur vie tu nous procures un modéle, dans
la communion avec eux une famille, et dans leur intercession un appui ; afin que soutenus
par cette foule immense de témoins, nous courions jusqu’au bout de I’épreuve qui nous
est proposée ... »

— 1e Préface des saints

L

Se convertir au fil de I’année liturgique sur liturgie.catholique.fr - Novembre 2017
L’année liturgique, chemin de conversion
Par Serge Kerrien,

Diacre du diocése de Saint-Brieuc-Tréguier et conseiller pastoral au SNPLS

Chagque année, le temps liturgique nous fait parcourir tout le mystére du Christ. A travers
le cycle pascal, les fétes fixes, la succession des dimanches, ce sont les grands mysteres de la
foi que les chrétiens sont invités a célébrer. Il y a la comme une catéchése permanente, un
voyage initiatique qui permet aux baptisés de se réapproprier toutes les dimensions de leur foi,
au ceeur de leur propre histoire et de celle de I’humanité.

Au cceur de I’année liturgique, Paques

L’évenement pascal de la mort et de la résurrection du Seigneur est le centre du mystére du
salut, d’un salut offert a tous, mais qui demande a celui qui I’accueille de conformer sa vie a
I’Evangile. Le chemin catéchuménal en est 1’aspect le plus visible, et, si le caréme constitue un

15



https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/evangile
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/intercession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/intercession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/preface
https://liturgie.catholique.fr/lexique/saints

temps privilégié¢ de conversion, ¢’est toute I’année liturgique, au fil des mystéres célébrés et des
saints honorés, qui invite a se convertir, a passer de la mort a la vie, a vivre I’expérience pascale.
L’annonce du Royaume est un appel permanent a la conversion, a I’accueil d’une vie nouvelle
dans le Christ et donc a la renonciation a la vie ancienne. Le mystére pascal et I’annonce du
Royaume jouent ainsi un role central dans 1’organisation de I’année liturgique et dans sa
perception comme chemin de conversion.

Comment comprendre ce chemin ?

Se convertir consiste en un retournement intérieur qui conduit a I’abandon de certaines maniéres
de vivre et a la redécouverte des grandes attitudes de la vie spirituelle. Il s’agit pour chacun de
nous d’entrer dans la préoccupation de Dieu : celle de notre salut et du salut du monde.
L’Evangile que la liturgie fait entendre tout au long de I’année nous incite a convertir nos
impatiences pour devenir des veilleurs, a méditer les manifestations du Christ pour apprendre
les lire aujourd’hui dans notre monde, a regarder la sollicitude du Christ pour les pauvres, les
malades, les pécheurs pour convertir nos regards. Et quand vient le caréme, I’expérience du
désert prépare a vivre la passion de Jésus, sa mort sur la croix, le silence du tombeau pour mieux
voir refleurir, au matin de Paques, nos propres aridités. Le temps pascal nous ouvre a 1’attente
de I’Esprit dont le temps ordinaire portera les fruits. Ainsi, par exemple, lorsque nous entendons
les récits des miracles de Jésus, il s’agit de passer du merveilleux du miracle a la merveille du
don que Dieu fait de la grace, a passer du don lui-méme a Celui qui donne.

Voila comment 1’année liturgique pose nos pas sur un chemin de conversion, le méme chemin
que celui des disciples d’Emmaiis. Enfermés sur eux-mémes, la grace que le Christ leur donne
les ouvre progressivement a une autre réalité dont ils ne sont plus le centre. Le cceur briilant,
les yeux s’ouvrant a une autre réalit¢ que leur nuit, ils se laissent conduire par I’Esprit a
Jérusalem, dans la lumiére d’un jour nouveau.

Se convertir, c’est laisser I’Esprit nous transformer, nous apprendre, pas a pas, ce qu’est la
filiation divine, en un mot nous diviniser pour étre des visages du salut et du don de la grace.

Et le sanctoral ?

L’année liturgique ne se contente cependant pas d’offrir un chemin de conversion ; elle propose,
dans le sanctoral, des visages a imiter. Elle nous donne a méditer des chemins de vie, ceux des
saintes et des saints dont nous faisons mémoire. Ils ont choisi d’accueillir a cceur ouvert le don
que Dieu faisait de sa grace ; ils ont choisi de suivre le Christ dans son mystere pascal, leur vie
devenant ainsi chemin de vie spirituelle, d’une vie qui donnait prise au souffle de I’Esprit.

Se mettre en chemin ...

Ainsi chaque jour que vit le chrétien est illuminé de la Paque du Christ. Déployant le mystére
total du Christ dans 1’évocation de sa vie et de I’histoire du salut qui aboutit en lui, ’année
liturgique entraine tout baptisé sur un chemin d’amour. Et ’amour n’existe pas sans oubli de
soi et conversion a 1’autre. Cela demande un arrachement a ce qui entrave notre marche pour
entrer dans la préoccupation de Dieu pour sa création et ses enfants.

16



L’enjeu de I’année liturgique est bien de modeler le croyant, de structurer sa foi pour en faire
un témoin du Christ ressuscité. Chemin de conversion, elle est chemin de vie selon 1’Esprit
c’est-a-dire accueil de la grace qui seule, comme au jour de la Pentecdte, peut faire de nous des
croyants transformés et vivants, témoins du salut qu’apporte le Christ ressuscité.

Pélerins, ici-bas, nous sommes des itinérants de la foi. Abraham, Moise, les prophétes, les
Apotres et tous les disciples du Christ, ont vécu une itinérance qui les obligeait a la conversion.
L’année liturgique, comme un fleuve qui s’écoule lentement et sans cesse, habite notre
itinérance et I’irrigue d’une présence : celle du Christ, don supréme de la grace du Pére.

B Christ Roi

B Christ Roi

B Avent

(J Noél

B Ordinaire

B Caréme

O Triduum pascal
(J Paques

B Ordinaire

@ Caréme

17



