Ignace de Loyola, Récit, Collection Christus n° 65, DDB-Bellarmin, Paris 1988

5. (...) Mais notre Seigneur lui donna la santé ; et il alla si bien qu'il était en bonne santé pour tout le reste, mais ne
pouvait se tenir bien sur sa jambe et était ainsi contraint de rester au lit. Et comme il était trés adonné a la lecture
des livres mondains et menteurs, que 1'on a coutume d'appeler livres de chevalerie, se sentant bien, il demanda
qu'on lui en donne quelques-uns pour passer le temps. Mais il ne se trouva dans cette maison aucun de ceux qu'il

avait I'habitude de lire ; et c'est ainsi qu'on lui donna une Vita Christi et un livre de la vie des saints en espagnol.

6. En en faisant souvent la lecture, il s'attachait quelque peu a ce qui s'y trouvait écrit. Mais, cessant de les lire, il
s'arrétait quelquefois pour penser aux choses qu'il avait lues ; d'autres fois aux choses du monde auxquelles il
avait autrefois 'habitude de penser. Et parmi les nombreuses choses vaines qui s'offraient a lui, 'une occupait
tellement son cceur qu'il était ensuite plongé dans cette pensée pendant deux, trois, quatre heures sans s'en
apercevoir ; il imaginait ce qu'il devait faire au service d'une dame, les moyens qu'il prendrait pour pouvoir aller
au pays ou elle se trouvait, les pieces de vers et les paroles qu'il lui dirait, les faits d'armes qu'il ferait a son
service. Et il était si vaniteux de cela qu'il ne voyait pas combien il était impossible de pouvoir réaliser cela ; car la
dame n'était pas d'une noblesse ordinaire : ni comtesse, ni duchesse, mais d'une condition plus élevée que celle de

I'une ou de l'autre.

7. Cependant notre Seigneur venait a son secours en faisant qu'a ces pensées en succédent d'autres qui naissaient
des choses qu'il lisait. Car en lisant la vie de notre Seigneur et des saints, il s'arrétait pour penser, raisonnant en
lui-méme : « Que serait-ce si je faisais ce qu'a fait saint Francois et ce qu'a fait saint Dominique ? » Et il
réfléchissait ainsi a de nombreuses choses difficiles et pénibles; quand il se les proposait, il lui semblait trouver en
lui la facilité de les réaliser. Mais toute sa réflexion était de se dire en lui-méme : « Saint Dominique a fait ceci : eh
bien, moi, il faut que je le fasse. Saint Francgois a fait cela : eh bien, moi, il faut que je le fasse. » Ces pensées
duraient, elles aussi, un bon moment ; et puis d'autres choses survenaient auxquelles succédaient les pensées du
monde dont il a été parlé plus haut, et il s'arrétait aussi a celles-ci un grand moment. Et cette succession de
pensées si diverses dura pour lui un long temps, et il s'attardait toujours a la pensée qui se présentait, qu'il
s'agisse de ces exploits mondains qu'il désirait faire ou de ces autres exploits pour Dieu qui s'offraient a son

imagination, jusqu'a ce que, fatigué, il la laisse et porte son attention sur d'autres choses.

8. Il y avait pourtant cette différence : quand il pensait a cette chose du monde il s’y délectait ; mais quand ensuite,
fatigué, il 1a laissait, il se trouvait sec et mécontent. Mais quand il pensait a aller nu-pieds a Jérusalem, a ne manger
que des herbes, a faire toutes les autres austérités qu'il voyait avoir été faites par les saints, non seulement il était
consolé quand il se trouvait dans de telles pensées, mais encore, aprés les avoir laissées, il restait content et
allegre. Mais il ne faisait pas attention a cela et ne s'arrétait pas a peser cette différence jusqu’a ce que, une fois,
ses yeux s'ouvrirent un peu : il commenca a s'étonner de cette diversité et a faire réflexion sur elle ; saisissant par
expérience qu’apres certaines pensées il restait triste et apres

Ce fut la premiére réflexion qu'il fit sur les chosesde  q’autres allégre, il en vint peu a peu a connaitre la diversité des

Dieu ; et, ensuite, quand il fit les Exercices, c'est a
partir de la qu'il commenga a étre éclairé sur ce qui  €sprits qui 'agitaient, I'un du démon et I'autre de Dieu.

27.(...) En ce temps-la, Dieu se comportait avec lui de la méme maniere qu'un maitre d’école se comporte avec un
enfant : il 'enseignait. Que cela f{it a cause de sa rudesse et de son esprit grossier, ou parce qu’il n’avait personne
pour I'enseigner, ou a cause de la ferme volonté que Dieu méme lui avait donné de le servir : il jugeait clairement
et a toujours jugé que Dieu le traitait de cette maniere. Bien plus, sil en doutait, il penserait offenser sa Divine
Majesté. On peut voir quelque chose de cela dans les cinq points suivants.

28 Premierement. Il avait beaucoup de dévotion a la Tres Sainte Trinité ; et ainsi faisait-il chaque jour oraison aux

trois Personnes séparément. Et comme il en faisait aussi a la Trés Sainte Trinité, une pensée lui venait : comment



faisait-il quatre oraisons a la Trinité ? Mais cette pensée ne le travaillait que peu ou pas du tout, comme étant une
chose de peu d’'importance. Et un jour que, sur les marches du méme monasteére, il était en train de dire les heures
de Notre-Dame, son entendement commenca a s’élever, comme s’il voyait la Trés Sainte Trinité sous la figure de
trois touches, et cela avec tant de larmes et tant de sanglots qu’il ne pouvait se dominer. Et tandis qu'il suivait ce
matin-1a une procession qui sortait du monastere, il ne put a aucun moment retenir ses larmes jusqu’au repas. Et
apreés le repas il ne pouvait s’arréter de parler de la Trés Sainte Trinité, et cela a 'aide de comparaisons
nombreuses et trés diverses, avec beaucoup de joie et de consolation. Si bien que pendant toute sa vie est resté
imprimé en lui le fait de sentir une grande dévotion quand il fait oraison a la Trés Sainte Trinité.

29. Deuxiémement. Une fois se représenta en son entendement, avec une grande allégresse spirituelle, la maniére
dont Dieu avait créé le monde : il lui semblait voir une chose blanche, d’ou sortaient quelques rayons, et avec
laquelle Dieu faisait de la lumiére. Mais ces choses, il ne savait pas les expliquer ; et il ne se souvenait pas non plus
tres bien de ces connaissances spirituelles que Dieu imprimait en ce temps-la dans son ame.

Troisiemement. En la méme ville de Manreése, ou il fut presque un an, aprés qu’il eut commencé a étre consolé par
Dieu et vu le fruit qu'il faisait dans les ames en traitant avec elles, il abandonna ces exces qu'il faisait auparavant ;
désormais il se coupait les ongles et les cheveux. Ainsi donc, alors qu’il était dans cette localité, se trouvant dans
I'église dudit monastére et y entendant un jour la messe, a I'élévation du Corpus Domini, il vit avec les yeux
intérieurs comme des rayons blancs qui venaient d’en-haut. Et bien que, aprés un si long temps, il ne puisse bien
expliquer cela, cependant ce qu’il vit clairement avec 'entendement ce fut de voir comment Jésus-Christ notre
Seigneur se trouvait dans ce Tres Saint Sacrement.

Quatriémement. Souvent et pendant longtemps, alors qu’il était en oraison, il voyait avec les yeux intérieurs
I'humanité du Christ ; et la figure qui lui apparaissait était comme un corps blanc, ni tres grand, ni tres petit, mais
il ne voyait pas de membres distincts. Il vit cela a Manrese trés souvent ; s’il disait vingt ou quarante fois, il
n’oserait pas juger que ce serait un mensonge. Une autre fois il le vit alors qu'il était a Jérusalem et une autre fois
sur la route prés de Padoue. Il a vu aussi Notre-Dame sous une forme similaire, sans y distinguer des parties. Ces
choses qu'il a vues le confirmaient alors et lui donnérent pour toujours une si grande confirmation de sa foi qu'il a
souvent pensé en lui-méme : s’il n'y avait pas I'Ecriture qui nous enseigne ces choses de la foi, il serait décidé a
mourir pour elles seulement en raison de ce qu’il a vu.

30. Cinquiémement. Une fois il allait, par dévotion, a une église qui se trouvait a un peu plus d’'un mille de
Manreése : je crois qu’elle s’appelle Saint-Paul et le chemin longe la riviere. Il allait donc ainsi, tout a ses dévotions,
et s’assit un instant, le visage tourné vers la riviere qui coulait en bas. Alors qu'il était assis 13, les yeux de son
entendement commencerent a s’ouvrir. Non pas qu'il vit quelque vision mais il comprit et connut de nombreuses
choses, aussi bien des choses spirituelles que des choses concernant la foi et les lettres, et cela avec une
illumination si grande que toutes ces choses lui paraissaient nouvelles. Et I'on ne peut expliquer tous les points
particuliers qu’il comprit alors, bien qu'il y en efit beaucoup, si ce n’est qu’il regut une grande clarté dans son
entendement ; de sorte que dans tout le cours de sa vie, jusqu’a soixante-deux ans passés, s’il rassemble toutes les
nombreuses aides qu'il a obtenues de Dieu et toutes les nombreuses choses qu'il, a sues, méme s'il les met toutes

ensemble, il ne lui semble pas avoir recu autant que de cette seule fois.

99. (...) Au contraire, il croissait toujours en dévotion, c’est-a-dire dans la facilité a trouver Dieu, et maintenant

plus que jamais durant toute sa vie. Toutes les fois et a toute heure ou il voulait trouver Dieu, il le trouvait. »

Constitutions de la Compagnie de Jésus
« La fin de cette Compagnie n’est pas seulement de s’employer, avec la grace divine, au salut et la perfection de
I’ame de ses membres mais, avec cette méme grace, de chercher intensément a aider au salut et a la perfection du

prochain. » (Constitutions § 3)



Les quatre préférences apostoliques de la Compagnie de Jésus:
* Montrer la voie vers Dieu a I'aide des Exercices spirituels et du discernement ;
« Faire route avec les pauvres et les exclus de notre monde ainsi qu’avec les personnes
blessées dans leur dignité, en promouvant une mission de réconciliation et de justice ;
e Accompagner les jeunes dans la création d’un avenir porteur d’espérance ;

e Travailler avec d’autres pour la sauvegarde de notre « Maison Commune ».

Ignace de Loyola, Récit, Collection Christus n° 65, DDB-Bellarmin, Paris 1988
99. Il me dit, pour les Exercices, qu'il ne les avait pas tous faits en une fois, mais que, lorsqu’il observait certaines
choses dans son ame et les trouvait utiles, il lui semblait qu’elles pourraient étre utiles aux autres ; aussi les

mettait-il par écrit, par exemple examiner sa conscience avec le moyen des lignes, etc.

Ignace de Loyola, Exercices Spirituels

La premiére annotation : Par ce mot d'exercices spirituels, on entend toute maniere d'examiner sa conscience, de
méditer, de contempler, de prier vocalement et mentalement, et d'autres opérations spirituelles, comme il sera dit
plus loin. De méme, en effet, que se promener, marcher et courir sont des exercices corporels, de méme on appelle
exercices spirituels toute maniére de préparer et de disposer 1'ame pour écarter de soi tous les attachements
désordonnés et, apres les avoir écartés, pour chercher et trouver la volonté divine dans la disposition de sa vie en

vue du salut de son dme.

Regles pour sentir et reconnaitre en quelque manieére les diverses motions qui se produisent dans I'dme, les bonnes
pour les recevoir et les mauvaises pour les rejeter.

316. La troisieme (régle de discernement) : la consolation spirituelle.

J'appelle consolation quand se produit dans 1'ame quelque motion intérieure par laquelle I'dme en vient a
s'enflammer dans 'amour de son Créateur et Seigneur ; et ensuite quand elle ne peut plus aimer aucune chose
créée sur la face de la terre pour elle-méme, mais seulement dans le Créateur de toutes ces choses.

De méme, quand elle verse des larmes qui portent a I'amour de son Seigneur, soit a cause de la douleur pour ses
péchés ou pour la Passion du Christ notre Seigneur, soit pour d'autres choses droitement ordonnées a son service
et a sa louange.

Enfin, j'appelle consolation tout accroissement d'espérance, de foi et de charité, et toute allégresse intérieure qui
appelle et attire aux choses célestes et au salut propre de I'dme, en lui donnant repos et paix en son Créateur et
Seigneur.

317. La quatriéme : de la désolation spirituelle.

J'appelle désolation tout le contraire de la troisiéme régle, 2comme, par exemple, obscurité de 1'ame, trouble en
elle, motion vers les choses basses et terrestres, absence de paix venant de diverses agitations et tentations 3qui
poussent a un manque de confiance ; sans espérance, sans amour, I'dme se trouvant toute paresseuse, tiede, triste
et comme séparée de son Créateur et Seigneur.

4Car de méme que la consolation est contraire a la désolation, de méme les pensées qui proviennent de la

consolation sont contraires aux pensées qui proviennent de la désolation.

PROPOS DE QUELQUES PAPES RECENTS SUR LES EXERCICES SPIRITUELS
Jean-Paul II : Ces Exercices ont formé les premiers compagnons (de Saint Ignace) et ils leur ont permis de se faire
les guides spirituels d'innombrables fidéles, de les aider a découvrir leur vocation selon les desseins de Dieu et a

devenir d’authentiques chrétiens engagés, quel que soit leur genre de vie. (aux Jésuites, 27/02/1982)

Benoit XVI : Je vous invite enfin a réserver une attention spécifique a ce ministere des Exercices Spirituels qui,

deés les origines, a été caractéristique de votre Compagnie. Les Exercices sont la source de votre spiritualité et la



base de vos Constitutions, mais ils sont également un don que I'Esprit du Seigneur a fait a I'Eglise tout entiére :
c’est a vous qu'il revient de continuer a en faire un instrument précieux et efficace pour la croissance spirituelle
des ames, pour leur initiation a la priere, a la méditation, dans ce monde sécularisé ou Dieu semble absent. A une
époque comme celle d’aujourd’hui, ou la confusion et la multiplicité des messages, la rapidité des changements et
des situations rendent particulierement difficiles, a nos contemporains, de mettre de I'ordre dans leur vie et de
répondre avec décision et joie a l'appel que le Seigneur adresse a chacun de nous, les Exercices Spirituels
représentent une voie et une méthode particulierement précieuses pour chercher et trouver Dieu, en nous, autour
de nous et en chaque chose, pour connaitre sa volonté et la mettre en pratique. (aux participants a la

Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus, 21/02/2008).

Pape Francois : Que les Exercices spirituels soient davantage pratiqués, soutenus et valorisés, car les hommes et
les femmes d’aujourd’hui ont besoin de rencontrer Dieu... Proposer les Exercices spirituels, cela veut dire inviter a
faire I'expérience de Dieu, de son amour, de sa beauté. Ceux qui les vivent de maniere authentique subissent
I'attraction de Dieu et en ressortent transfigurés. Quand ils reprennent leur vie ordinaire, leur ministére, leurs

relations quotidiennes, ils portent avec eux le parfum du Christ. (03/03/2014)

PLAN DE L’EXPOSE
1) Litinéraire spirituel d’Ignace
1. Loyola et la découverte du discernement
2. Manrése ou la deuxiéme conversion
3. De Manrése a Rome
2) La fondation de la Compagnie de Jésus et son développement
3) Les Exercices spirituels
La geneése des Exercices
Ce que sont les Exercices

La postérité des Exercices

ELEMENTS DE BIBLIOGRAPHIE.

e Ignace de Loyola, Exercices spirituels, Traduction du texte autographe par Edouard Gueydan, sj, en
collaboration, Quatriéme édition, Collection Christus Textes n° 61, DDB-Bellarmin, Paris 1986,/2008.

« [gnace de Loyola, Récit, écrit par le Pere Louis Gongalves aussitot qu’il I'’eut recueilli de la bouche méme
du Pére Ignace, Collection Christus Textes n°65, DDB-Bellarmin, Paris 1988.

« Ignace de Loyola, Ecrits, traduits et présentés sous la direction de Maurice Giuliani, Collection Christus
Textes n°76, DDB-Bellarmin, Paris 1991.

 Enrique Garcia Hernan, Ignace de Loyola, Biographie, Seuil, Paris 2016.

¢ Jean-Claude DHOTEL, Qui es-tu Ignace de Loyola ?, Supplément a la revue Vie Chrétienne, n® 155.

« ].I. TELLECHEA, Ignace de Loyola. Pélerin de 1'absolu, Nouvelle Cité, 1990

« S. Kiechle, Ignace de Loyola, maitre spirituel, mystique et pragmatique, 1491-1556, Salvator, Paris 2008.

e Les jésuites. Histoire et Dictionnaire, sous la direction de Pierre Antoine Fabre et Benoist Pierre,

Bouquins, Paris 2022

« Karl Rahner, Discours d’Ignace de Loyola aux jésuites d’aujourd’hui, Le Centurion, Paris 1979.



