
Ignace	de	Loyola,	Récit,	Collection	Christus	n°	65,	DDB-Bellarmin,	Paris	1988


5.	(…)	Mais	notre	Seigneur	lui	donna	la	santé 	;	et	il	alla	si	bien	qu'il	é tait	en	bonne	santé 	pour	tout	le	reste,	mais	ne	
pouvait	se	tenir	bien	sur	sa	jambe	et	é tait	ainsi	contraint	de	rester	au	lit.	Et	comme	il	é tait	très	adonné 	à 	la	lecture	
des	livres	mondains	et	menteurs,	que	l'on	a	coutume	d'appeler	livres	de	chevalerie,	se	sentant	bien,	il	demanda	
qu'on	lui	en	donne	quelques-uns	pour	passer	le	temps.	Mais	il	ne	se	trouva	dans	cette	maison	aucun	de	ceux	qu'il	
avait	l'habitude	de	lire	;	et	c'est	ainsi	qu'on	lui	donna	une	Vita	Christi	et	un	livre	de	la	vie	des	saints	en	espagnol.


6.	En	en	faisant	souvent	la	lecture,	il	s'attachait	quelque	peu	à 	ce	qui	s'y	trouvait	écrit.	Mais,	cessant	de	les	lire,	il	
s'arrê tait	quelquefois	pour	penser	aux	choses	qu'il	 avait	 lues	 ;	d'autres	 fois	aux	choses	du	monde	auxquelles	 il	
avait	 autrefois	 l'habitude	de	penser.	Et	parmi	 les	nombreuses	 choses	vaines	qui	 s'offraient	à 	 lui,	 l'une	occupait	
tellement	 son	 cœur	 qu'il	 é tait	 ensuite	 plongé 	 dans	 cette	 pensée	 pendant	 deux,	 trois,	 quatre	 heures	 sans	 s'en	
apercevoir	;	il	imaginait	ce	qu'il	devait	faire	au	service	d'une	dame,	les	moyens	qu'il	prendrait	pour	pouvoir	aller	
au	 pays	 où 	 elle	 se	 trouvait,	 les	 pièces	 de	 vers	 et	 les	 paroles	 qu'il	 lui	 dirait,	 les	 faits	 d'armes	 qu'il	 ferait	 à 	 son	
service.	Et	il	é tait	si	vaniteux	de	cela	qu'il	ne	voyait	pas	combien	il	é tait	impossible	de	pouvoir	réaliser	cela	;	car	la	
dame	n'é tait	pas	d'une	noblesse	ordinaire	:	ni	comtesse,	ni	duchesse,	mais	d'une	condition	plus	é levée	que	celle	de	
l'une	ou	de	l'autre.


7.	Cependant	notre	Seigneur	venait	à 	son	secours	en	faisant	qu'à 	ces	pensées	en	succèdent	d'autres	qui	naissaient	
des	choses	qu'il	lisait.	Car	en	lisant	la	vie	de	notre	Seigneur	et	des	saints,	il	s'arrê tait	pour	penser,	raisonnant	en	
lui-même	 :	 «	 Que	 serait-ce	 si	 je	 faisais	 ce	 qu'a	 fait	 saint	 François	 et	 ce	 qu'a	 fait	 saint	 Dominique	 ?	 »	 Et	 il	
ré flé chissait	ainsi	à 	de	nombreuses	choses	difficiles	et	pénibles;	quand	il	se	les	proposait,	il	lui	semblait	trouver	en	
lui	la	facilité 	de	les	réaliser.	Mais	toute	sa	ré flexion	é tait	de	se	dire	en	lui-même	:	«	Saint	Dominique	a	fait	ceci	:	eh	
bien,	moi,	 il	 faut	 que	 je	 le	 fasse.	 Saint	 François	 a	 fait	 cela	 :	 eh	 bien,	moi,	 il	 faut	 que	 je	 le	 fasse.	 »	 Ces	 pensées	
duraient,	elles	aussi,	un	bon	moment	;	et	puis	d'autres	choses	survenaient	auxquelles	succédaient	les	pensées	du	
monde	 dont	 il	 a	 é té 	 parlé 	 plus	 haut,	 et	 il	 s'arrê tait	 aussi	 à 	 celles-ci	 un	 grand	moment.	 Et	 cette	 succession	 de	
pensées	 si	 diverses	 dura	 pour	 lui	 un	 long	 temps,	 et	 il	 s'attardait	 toujours	 à 	 la	 pensée	 qui	 se	 présentait,	 qu'il	
s'agisse	 de	 ces	 exploits	mondains	 qu'il	 désirait	 faire	 ou	 de	 ces	 autres	 exploits	 pour	 Dieu	 qui	 s'offraient	 à 	 son	
imagination,	jusqu'à 	ce	que,	fatigué ,	il	la	laisse	et	porte	son	attention	sur	d'autres	choses.


8.	Il	y	avait	pourtant	cette	diffé rence	:	quand	il	pensait	à 	cette	chose	du	monde	il	s’y	dé lectait	;	mais	quand	ensuite,	
fatigué ,	il	la	laissait,	il	se	trouvait	sec	et	mécontent.	Mais	quand	il	pensait	à 	aller	nu-pieds	à 	Jé rusalem,	à 	ne	manger	
que	des	herbes,	à 	faire	toutes	les	autres	austérités	qu'il	voyait	avoir	é té 	faites	par	les	saints,	non	seulement	il	é tait	
consolé 	 quand	 il	 se	 trouvait	 dans	 de	 telles	 pensées,	 mais	 encore,	 après	 les	 avoir	 laissées,	 il	 restait	 content	 et	
allègre.	Mais	il	ne	faisait	pas	attention	à 	cela	et	ne	s'arrê tait	pas	à 	peser	cette	diffé rence	jusqu’à 	ce	que,	une	fois,	
ses	yeux	s'ouvrirent	un	peu	:	il	commença	à 	s'é tonner	de	cette	diversité 	et	à 	faire	ré flexion	sur	elle	;	saisissant	par	

expérience	 qu’après	 certaines	 pensées	 il	 restait	 triste	 et	 après	
d’autres	 allègre,	 il	 en	 vint	 peu	 à 	 peu	 à 	 connaître	 la	 diversité 	 des	
esprits	qui	l’agitaient,	l’un	du	démon	et	l’autre	de	Dieu.


27.	(…)	En	ce	temps-là ,	Dieu	se	comportait	avec	lui	de	la	même	manière	qu’un	maître	d’école	se	comporte	avec	un	
enfant	:	il	l’enseignait.	Que	cela	fû t	à 	cause	de	sa	rudesse	et	de	son	esprit	grossier,	ou	parce	qu’il	n’avait	personne	
pour	l’enseigner,	ou	à 	cause	de	la	ferme	volonté 	que	Dieu	même	lui	avait	donné 	de	le	servir	:	il	jugeait	clairement	
et	a	 toujours	 jugé 	que	Dieu	 le	 traitait	de	cette	manière.	Bien	plus,	s’il	en	doutait,	 il	penserait	offenser	sa	Divine	
Majesté .	On	peut	voir	quelque	chose	de	cela	dans	les	cinq	points	suivants.

28	Premièrement.	Il	avait	beaucoup	de	dévotion	à 	la	Très	Sainte	Trinité 	;	et	ainsi	faisait-il	chaque	jour	oraison	aux	
trois	Personnes	séparément.	Et	comme	il	en	faisait	aussi	à 	la	Très	Sainte	Trinité ,	une	pensée	lui	venait	:	comment	

Ce	fut	la	première	réflexion	qu’il	fit	sur	les	choses	de	
Dieu	;	et,	ensuite,	quand	il	fit	les	Exercices,	c'est	à	
partir	de	là	qu'il	commença	à	être	éclairé	sur	ce	qui	



faisait-il	quatre	oraisons	à 	la	Trinité 	?	Mais	cette	pensée	ne	le	travaillait	que	peu	ou	pas	du	tout,	comme	é tant	une	
chose	de	peu	d’importance.	Et	un	jour	que,	sur	les	marches	du	même	monastère,	il	é tait	en	train	de	dire	les	heures	
de	Notre-Dame,	son	entendement	commença	à 	s’é lever,	comme	s’il	voyait	la	Très	Sainte	Trinité 	sous	la	figure	de	
trois	touches,	et	cela	avec	tant	de	larmes	et	tant	de	sanglots	qu’il	ne	pouvait	se	dominer.	Et	tandis	qu’il	suivait	ce	
matin-là 	une	procession	qui	sortait	du	monastère,	il	ne	put	à 	aucun	moment	retenir	ses	larmes	jusqu’au	repas.	Et	
après	 le	 repas	 il	 ne	 pouvait	 s’arrê ter	 de	 parler	 de	 la	 Très	 Sainte	 Trinité ,	 et	 cela	 à 	 l’aide	 de	 comparaisons	
nombreuses	et	très	diverses,	avec	beaucoup	de	joie	et	de	consolation.	Si	bien	que	pendant	toute	sa	vie	est	resté 	
imprimé 	en	lui	le	fait	de	sentir	une	grande	dévotion	quand	il	fait	oraison	à 	la	Très	Sainte	Trinité .

29.	Deuxièmement.	Une	fois	se	représenta	en	son	entendement,	avec	une	grande	allégresse	spirituelle,	la	manière	
dont	Dieu	 avait	 créé 	 le	monde	 :	 il	 lui	 semblait	 voir	 une	 chose	blanche,	 d’où 	 sortaient	quelques	 rayons,	 et	 avec	
laquelle	Dieu	faisait	de	la	lumière.	Mais	ces	choses,	il	ne	savait	pas	les	expliquer	;	et	il	ne	se	souvenait	pas	non	plus	
très	bien	de	ces	connaissances	spirituelles	que	Dieu	imprimait	en	ce	temps-là 	dans	son	âme.	

Troisièmement.	En	la	même	ville	de	Manrèse,	où 	il	fut	presque	un	an,	après	qu’il	eut	commencé 	à 	ê tre	consolé 	par	
Dieu	et	vu	le	fruit	qu’il	faisait	dans	les	âmes	en	traitant	avec	elles,	il	abandonna	ces	excès	qu’il	faisait	auparavant	;	
désormais	il	se	coupait	les	ongles	et	les	cheveux.	Ainsi	donc,	alors	qu’il	é tait	dans	cette	localité ,	se	trouvant	dans	
l’église	 dudit	monastère	 et	 y	 entendant	 un	 jour	 la	messe,	 à 	 l’é lévation	 du	 Corpus	 Domini,	 il	 vit	 avec	 les	 yeux	
intérieurs	comme	des	rayons	blancs	qui	venaient	d’en-haut.	Et	bien	que,	après	un	si	long	temps,	il	ne	puisse	bien	
expliquer	 cela,	 cependant	 ce	qu’il	 vit	 clairement	 avec	 l’entendement	 ce	 fut	de	voir	 comment	 Jésus-Christ	notre	
Seigneur	se	trouvait	dans	ce	Très	Saint	Sacrement.

Quatrièmement.	 Souvent	 et	 pendant	 longtemps,	 alors	 qu’il	 é tait	 en	 oraison,	 il	 voyait	 avec	 les	 yeux	 intérieurs	
l’humanité 	du	Christ	;	et	la	figure	qui	lui	apparaissait	é tait	comme	un	corps	blanc,	ni	très	grand,	ni	très	petit,	mais	
il	 ne	 voyait	 pas	 de	membres	 distincts.	 Il	 vit	 cela	 à 	 Manrèse	 très	 souvent	 ;	 s’il	 disait	 vingt	 ou	 quarante	 fois,	 il	
n’oserait	pas	juger	que	ce	serait	un	mensonge.	Une	autre	fois	il	le	vit	alors	qu’il	é tait	à 	Jé rusalem	et	une	autre	fois	
sur	la	route	près	de	Padoue.	Il	a	vu	aussi	Notre-Dame	sous	une	forme	similaire,	sans	y	distinguer	des	parties.	Ces	
choses	qu’il	a	vues	le	confirmaient	alors	et	lui	donnèrent	pour	toujours	une	si	grande	confirmation	de	sa	foi	qu’il	a	
souvent	pensé 	en	lui-même	:	s’il	n’y	avait	pas	l’É criture	qui	nous	enseigne	ces	choses	de	la	foi,	 il	serait	décidé 	à 	
mourir	pour	elles	seulement	en	raison	de	ce	qu’il	a	vu.

30.	 Cinquièmement.	 Une	 fois	 il	 allait,	 par	 dévotion,	 à 	 une	 église	 qui	 se	 trouvait	 à 	 un	 peu	 plus	 d’un	 mille	 de	
Manrèse	:	je	crois	qu’elle	s’appelle	Saint-Paul	et	le	chemin	longe	la	riviè re.	Il	allait	donc	ainsi,	tout	à 	ses	dévotions,	
et	s’assit	un	 instant,	 le	visage	 tourné 	vers	 la	riviè re	qui	coulait	en	bas.	Alors	qu’il	é tait	assis	 là ,	 les	yeux	de	son	
entendement	commencèrent	à 	s’ouvrir.	Non	pas	qu’il	vit	quelque	vision	mais	il	comprit	et	connut	de	nombreuses	
choses,	 aussi	 bien	 des	 choses	 spirituelles	 que	 des	 choses	 concernant	 la	 foi	 et	 les	 lettres,	 et	 cela	 avec	 une	
illumination	si	grande	que	toutes	ces	choses	lui	paraissaient	nouvelles.	Et	 l’on	ne	peut	expliquer	tous	les	points	
particuliers	qu’il	 comprit	 alors,	 bien	qu’il	 y	 en	 eû t	 beaucoup,	 si	 ce	n’est	 qu’il	 reçut	une	grande	 clarté 	 dans	 son	
entendement	;	de	sorte	que	dans	tout	le	cours	de	sa	vie,	jusqu’à 	soixante-deux	ans	passés,	s’il	rassemble	toutes	les	
nombreuses	aides	qu’il	a	obtenues	de	Dieu	et	toutes	les	nombreuses	choses	qu’il,	a	sues,	même	s’il	les	met	toutes	
ensemble,	il	ne	lui	semble	pas	avoir	reçu	autant	que	de	cette	seule	fois.


99.	 (…)	Au	contraire,	 il	croissait	 toujours	en	dévotion,	c’est-à -dire	dans	 la	 facilité 	à 	 trouver	Dieu,	et	maintenant	
plus	que	jamais	durant	toute	sa	vie.	Toutes	les	fois	et	à 	toute	heure	où 	il	voulait	trouver	Dieu,	il	le	trouvait.	»


Constitutions	de	la	Compagnie	de	Jésus	

«	La	fin	de	cette	Compagnie	n’est	pas	seulement	de	s’employer,	avec	la	grâ ce	divine,	au	salut	et	 la	perfection	de	
l’âme	de	ses	membres	mais,	avec	cette	même	grâ ce,	de	chercher	intensément	à 	aider	au	salut	et	à 	la	perfection	du	
prochain.	»		(Constitutions	§	3)




Les	quatre	préférences	apostoliques	de	la	Compagnie	de	Jésus:

•	Montrer	la	voie	vers	Dieu	à 	l’aide	des	Exercices	spirituels	et	du	discernement	;	

•	Faire	route	avec	les	pauvres	et	les	exclus	de	notre	monde	ainsi	qu’avec	les	personnes	 
blessées	dans	leur	dignité ,	en	promouvant	une	mission	de	réconciliation	et	de	justice	;	

•	Accompagner	les	jeunes	dans	la	création	d’un	avenir	porteur	d’espérance	;	

•	Travailler	avec	d’autres	pour	la	sauvegarde	de	notre	«	Maison	Commune	».


Ignace	de	Loyola,	Récit,	Collection	Christus	n°	65,	DDB-Bellarmin,	Paris	1988

99.	Il	me	dit,	pour	les	Exercices,	qu’il	ne	les	avait	pas	tous	faits	en	une	fois,	mais	que,	lorsqu’il	observait	certaines	
choses	 dans	 son	 âme	 et	 les	 trouvait	 utiles,	 il	 lui	 semblait	 qu’elles	 pourraient	 ê tre	 utiles	 aux	 autres	 ;	 aussi	 les	
mettait-il	par	écrit,	par	exemple	examiner	sa	conscience	avec	le	moyen	des	lignes,	etc.


Ignace	de	Loyola,	Exercices	Spirituels

La	première	annotation	:	Par	ce	mot	d'exercices	spirituels,	on	entend	toute	manière	d'examiner	sa	conscience,	de	
méditer,	de	contempler,	de	prier	vocalement	et	mentalement,	et	d'autres	opérations	spirituelles,	comme	il	sera	dit	
plus	loin.	De	même,	en	effet,	que	se	promener,	marcher	et	courir	sont	des	exercices	corporels,	de	même	on	appelle	
exercices	 spirituels	 toute	manière	 de	 préparer	 et	 de	 disposer	 l'âme	 pour	 écarter	 de	 soi	 tous	 les	 attachements	
désordonnés	et,	après	les	avoir	écartés,	pour	chercher	et	trouver	la	volonté 	divine	dans	la	disposition	de	sa	vie	en	
vue	du	salut	de	son	âme.


Règles	pour	sentir	et	reconnaître	en	quelque	manière	les	diverses	motions	qui	se	produisent	dans	l’âme,	 les	bonnes	
pour	les	recevoir	et	les	mauvaises	pour	les	rejeter.	

316.	La	troisième	(règle	de	discernement)	:	la	consolation	spirituelle.

J'appelle	 consolation	 quand	 se	 produit	 dans	 l'âme	 quelque	 motion	 intérieure	 par	 laquelle	 l'âme	 en	 vient	 à 	
s'enflammer	dans	 l'amour	de	son	Créateur	et	Seigneur	 ;	et	ensuite	quand	elle	ne	peut	plus	aimer	aucune	chose	
créée	sur	la	face	de	la	terre	pour	elle-même,	mais	seulement	dans	le	Créateur	de	toutes	ces	choses.	

De	même,	quand	elle	verse	des	larmes	qui	portent	à 	l'amour	de	son	Seigneur,	soit	à 	cause	de	la	douleur	pour	ses	
péchés	ou	pour	la	Passion	du	Christ	notre	Seigneur,	soit	pour	d'autres	choses	droitement	ordonnées	à 	son	service	
et	à 	sa	louange.

Enfin,	j'appelle	consolation	tout	accroissement	d'espérance,	de	foi	et	de	charité ,	et	toute	allégresse	intérieure	qui	
appelle	et	attire	aux	choses	cé lestes	et	au	salut	propre	de	l'âme,	en	lui	donnant	repos	et	paix	en	son	Créateur	et	
Seigneur.

317.	La	quatrième	:	de	la	désolation	spirituelle.

J'appelle	désolation	tout	le	contraire	de	la	troisième	règle,	2comme,	par	exemple,	obscurité 	de	l'âme,	trouble	en	
elle,	motion	vers	les	choses	basses	et	terrestres,	absence	de	paix	venant	de	diverses	agitations	et	tentations	3qui	
poussent	à 	un	manque	de	confiance	;	sans	espérance,	sans	amour,	l'âme	se	trouvant	toute	paresseuse,	tiède,	triste	
et	comme	séparée	de	son	Créateur	et	Seigneur.

4Car	 de	 même	 que	 la	 consolation	 est	 contraire	 à 	 la	 désolation,	 de	 même	 les	 pensées	 qui	 proviennent	 de	 la	
consolation	sont	contraires	aux	pensées	qui	proviennent	de	la	désolation.


PROPOS	DE	QUELQUES	PAPES	RÉCENTS	SUR	LES	EXERCICES	SPIRITUELS

Jean-Paul	II	:	Ces	Exercices	ont	formé 	les	premiers	compagnons	(de	Saint	Ignace)	et	ils	leur	ont	permis	de	se	faire	
les	guides	spirituels	d’innombrables	fidè les,	de	les	aider	à 	découvrir	leur	vocation	selon	les	desseins	de	Dieu	et	à 	
devenir	d’authentiques	chré tiens	engagés,	quel	que	soit	leur	genre	de	vie.	(aux	Jésuites,	27/02/1982)


Benoît	XVI	 :	 Je	vous	invite	enfin	à 	ré server	une	attention	spécifique	à 	ce	ministè re	des	Exercices	Spirituels	qui,	
dès	les	origines,	a	é té 	caractéristique	de	votre	Compagnie.	Les	Exercices	sont	la	source	de	votre	spiritualité 	et	la	



base	de	vos	Constitutions,	mais	ils	sont	également	un	don	que	l’Esprit	du	Seigneur	a	fait	à 	 l’É glise	tout	entiè re	:	
c’est	à 	vous	qu’il	revient	de	continuer	à 	en	faire	un	instrument	précieux	et	efficace	pour	la	croissance	spirituelle	
des	âmes,	pour	leur	initiation	à 	la	priè re,	à 	la	méditation,	dans	ce	monde	sécularisé 	où 	Dieu	semble	absent.	À 	une	
époque	comme	celle	d’aujourd’hui,	où 	la	confusion	et	la	multiplicité 	des	messages,	la	rapidité 	des	changements	et	
des	situations	rendent	particuliè rement	difficiles,	à 	nos	contemporains,	de	mettre	de	l’ordre	dans	leur	vie	et	de	
répondre	 avec	 décision	 et	 joie	 à 	 l’appel	 que	 le	 Seigneur	 adresse	 à 	 chacun	 de	 nous,	 les	 Exercices	 Spirituels	
représentent	une	voie	et	une	mé thode	particuliè rement	précieuses	pour	chercher	et	trouver	Dieu,	en	nous,	autour	
de	 nous	 et	 en	 chaque	 chose,	 pour	 connaître	 sa	 volonté 	 et	 la	 mettre	 en	 pratique.	 (aux	 participants	 à 	 la	
Congrégation	Générale	de	la	Compagnie	de	Jésus,	21/02/2008).


Pape	François	:	Que	les	Exercices	spirituels	soient	davantage	pratiqués,	soutenus	et	valorisés,	car	les	hommes	et	
les	femmes	d’aujourd’hui	ont	besoin	de	rencontrer	Dieu…	Proposer	les	Exercices	spirituels,	cela	veut	dire	inviter	à 	
faire	 l’expérience	 de	 Dieu,	 de	 son	 amour,	 de	 sa	 beauté .	 Ceux	 qui	 les	 vivent	 de	manière	 authentique	 subissent	
l’attraction	de	Dieu	et	 en	 ressortent	 transfigurés.	Quand	 ils	 reprennent	 leur	vie	ordinaire,	 leur	ministè re,	 leurs	
relations	quotidiennes,	ils	portent	avec	eux	le	parfum	du	Christ.	(03/03/2014)


PLAN	DE	L’EXPOSÉ

1)	L’itinéraire	spirituel	d’Ignace


1.	Loyola	et	la	découverte	du	discernement

2.	Manrèse	ou	la	deuxième	conversion

3.	De	Manrèse	à 	Rome


2)	La	fondation	de	la	Compagnie	de	Jésus	et	son	développement

3)	Les	Exercices	spirituels


La	genèse	des	Exercices

Ce	que	sont	les	Exercices

La	postérité 	des	Exercices


ELÉMENTS	DE	BIBLIOGRAPHIE.


•	 Ignace	 de	 Loyola,	 Exercices	 spirituels,	 Traduction	 du	 texte	 autographe	 par	 Edouard	 Gueydan,	 sj,	 en	
collaboration,	Quatrième	édition,	Collection	Christus	Textes	n°	61,	DDB-Bellarmin,	Paris	1986/2008.

•	Ignace	de	Loyola,	Récit,	é crit	par	le	Père	Louis	Gonçalves	aussitô t	qu’il	l’eut	recueilli	de	la	bouche	même	
du	Père	Ignace,	Collection	Christus	Textes	n°65,	DDB-Bellarmin,	Paris	1988.

•	Ignace	de	Loyola,	Écrits,	traduits	et	présentés	sous	la	direction	de	Maurice	Giuliani,	Collection	Christus	
Textes	n°76,	DDB-Bellarmin,	Paris	1991.


•	Enrique	Garcia	Hernan,	Ignace	de	Loyola,	Biographie,	Seuil,	Paris	2016.

•	Jean-Claude	DHOTEL,	Qui	es-tu	Ignace	de	Loyola	?,	Supplément	à 	la	revue	Vie	Chré tienne,	n°	155.

•	J.I.	TELLECHEA,	Ignace	de	Loyola.	Pè lerin	de	l'absolu,	Nouvelle	Cité ,	1990

•	S.	Kiechle,	Ignace	de	Loyola,	maître	spirituel,	mystique	et	pragmatique,	1491-1556,	Salvator,	Paris	2008.


•	 Les	 jésuites.	 Histoire	 et	 Dictionnaire,	 sous	 la	 direction	 de	 Pierre	 Antoine	 Fabre	 et	 Benoist	 Pierre,	
Bouquins,	Paris	2022


•	Karl	Rahner,	Discours	d’Ignace	de	Loyola	aux	jésuites	d’aujourd’hui,	Le	Centurion,	Paris	1979.


